
«Methodologica» – Referato «Griseldaonline» 24, 2|2025 
https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 ISSN 1721-4777  

Copyright © 2025 Bruna Pieri 
The text in this work is licensed under Creative Commons BY-SA License. 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/  

 
 
 
 
 
 

Fuori dalla «clausura filologica»: 

Alfonso Traina e la traduzione 

come esegesi divulgata 
 

Bruna Pieri 
 
 
 
 

Pubblicato: 8 gennaio 2026 
 
 
 
 

Abstracts 

This contribution examines A. Traina’s translations of Seneca’s 
tragedies (Medea and Phaedra in particular) from a perspective 
that differs from the usual contrastive analysis, which compares 
different translators of the same text. In fact, the aim of this study 
is to establish a comparison between Traina the translator and 
Traina the scholar. Drawing upon specific features that emerge 
from Traina’s studies on Seneca and on Latin language and litera-
ture, the analysis demonstrates how the scholar employed transla-
tion as a means of disseminating the findings of his research to a 
broader audience (both of spectators and readers). 

Il contributo prende in esame le traduzioni da Seneca tragico (Me-
dea e Fedra in particolare) di A. Traina, secondo una prospettiva 
diversa dalla consueta analisi contrastiva, che mette a confronto tra 
loro più traduttori. L’intento è quello di confrontare il Traina tra-
duttore col Traina filologo: basandosi su alcuni aspetti che emer-
gono dai suoi studi su Seneca o più in generale sulla letteratura la-
tina, l’analisi evidenzia come lo studioso abbia saputo fare della tra-
duzione uno strumento di divulgazione dei risultati della ricerca a 
un pubblico più ampio (di spettatori o di lettori). 

 
 
Parole chiave: Alfonso Traina; Seneca tragico; traduzione filologica; traduzione per la scena; ‘Translation Studies’. 
 
 
 
 
 
 
 
 
Bruna Pieri: Alma Mater Studiorum – Università di Bologna 
 bruna.pieri@unibo.it 
 
  



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

108 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

 
 
 
 
 
1. Tradurre in traduzione l’esegesi: Alfonso Traina e la traduzione filologica 

Il 24 giugno di quest’anno è occorso il centenario della nascita di Alfonso Traina, Professore 
Emerito di Lingua e Letteratura Latina (dopo un cinquantennio di insegnamento equamente 
ripartito tra le Università di Padova, prima, e Bologna, poi), ricercatore che ha lasciato un segno 
importante nella storia degli studi. La bibliografia pubblicata in calce ai suoi ‘scritti minori’1 
contava, al 2022, 922 titoli; ma, dato ancora più indicativo dell’impatto dello studioso, quella 
relativa ai contributi su A. Traina arriva a 438.2 Una bibliografia irrobustitasi, come è normale, 
all’indomani della scomparsa, avvenuta nel settembre del 2019, grazie a una serie di contributi 
che hanno fatto il punto sul suo profilo di studioso e docente.3 Ma, nel complesso, se molto si 
è scritto sul Traina ricercatore, sul Traina docente e persino sul Traina poeta in proprio,4 c’è 
un aspetto che è stato lasciato più in ombra, ovvero la sua attività di traduttore di testi latini.5 
Non certo per ragioni, diciamo così, quantitative, visto che Traina ha tradotto (spesso integral-
mente) opere non solo di tutti gli autori da lui più studiati (Plauto, Catullo, Virgilio, Orazio, 
Seneca e Pascoli) ma anche di altri (per citare due esempi da testi decisamente più periferici, i 
frammenti di Turpilio e lo scambio Simmaco-Ambrogio in merito all’Altare della Vittoria). 
Piuttosto, questo andrà attribuito alla dimensione secondaria cui la pratica del tradurre tende 
ad essere relegata negli studi di filologia classica: con una certa dose di approssimazione, si può 
dire che la traduzione filologica attesa è quella di ‘servizio’, come si ama dire con termine ‘om-
brello’ che, giusta la sua ambiguità (servizio a chi? A chi legge la traduzione? Al testo di par-
tenza?), finisce inevitabilmente per rappresentare la sola interpretazione, che ovviamente è con-
dizione necessaria, ma non sufficiente a realizzare la traduzione vera e propria.6 

 
1 A. Traina, Parva philologa, a cura di F. Citti, L. Pasetti, B. Pieri, con la collaborazione di V.R. Danovi, L. Galli, Bologna, 

Pàtron, 2022, pp. XIII-LI. 
2 A. Traina, Parva philologa, cit., pp. LIII-LXVIII. 
3 Ne cito solo alcuni: A. Barchiesi, Un ricordo di Alfonso Traina, «Lexis», XXXVII, 2019, pp. 1-8; P. Paradisi, Ricordo di 

Alfonso Traina (Palermo 1925 – Bologna 2019), «Studi e problemi di critica testuale», IC, 2019, pp. 9-21; L. Nosarti, In ricordo 
del maestro, Alfonso Traina, «Sileno», XLVIII, 2022, pp. 235-249; B. Pieri, Da Plauto a Pascoli: Alfonso Traina tra filologia e 
linguistica, «Eikasmos», XXXIV, 2023, pp. 355-374.  

4 Su questo aspetto meno noto dello studioso (e che certo ha una relazione anche sulla sua attività di traduttore di testi poetici) 
mi limito a citare due titoli: A. La Penna, Il nichilismo relativo di Alfonso Traina, in A. Traina, Versi del mattino e della sera, 
Mantova, Tre Lune, 2008, pp. XV-XXI; G.G. Biondi, Due (o tre) cose su Alfonso Traina, in A. Traina, Chiaroscuro. Versi e versioni, 
Parma, Monte Università Parma, 2010, pp. 109-125, rist. in «Paideia», LXXIV, 2019, pp. 747-759. 

5 Con due luminose eccezioni: da un lato, l’amico Scevola Mariotti, che proprio sulla traduzione concentrò il suo contributo 
in occasione della presentazione dell’edizione Bur del De breuitate uitae (Traina traduttore del «De breuitate uitae», in I. Dionigi 
(a cura di), Protinus vive, Colloquio sul «De breuitate uitae» di Seneca, Bologna, Pàtron, 1995, pp. 9-13, rist. in Id., Scritti di 
filologia classica, Roma, Salerno, 2000, pp. 731-734); dall’altro, le dense pagine di P. Paradisi (‘Habent sua fata libelli’. Motivi di 
una raccolta, in A. Traina, Il latino. Identikit di una cultura, a cura di P. Paradisi, Bologna, Pàtron, 2022, pp. 11-71: 49-68), che 
fanno il punto sulla produzione del Traina traduttore, spigolando meticolosamente, tra le recensioni ai suoi lavori, le osservazioni 
sulle traduzioni. 

6 Sul rapporto tra interpretazione e traduzione (e sulla progressiva separazione tra Translation Studies e filologia) rimando a 
F. Condello, B. Pieri, ‘Adnumerare et adpendere’. Traduttori filologi, traditori fedeli?, in F. Condello, B. Pieri (a cura di), Note di 
traduttore. Sofocle, Euripide, Aristofane, Tucidide, Plauto, Catullo, Virgilio, Nonno, Bologna, Pàtron, 2011, pp. 7-28: 9-11. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 109  

Cominciamo, dunque, col dire che, proprio al contrario, per Traina, la traduzione dal latino 
in italiano non ha mai svolto un simile ruolo ‘ancillare’ o di contorno. Anzitutto a lezione, 
quando il commento al testo oggetto del corso era sempre preceduto da una sua traduzione, 
che, si badi, non era estemporanea e coincidente con l’interpretazione ‘del senso’, ma meditata, 
messa per iscritto (nei foglietti che lo accompagnavano ad ogni lezione) e dettata all’uditorio 
quale esito definitivo del lavoro di scavo su contenuti e forme del testo; un lavoro che, fissato 
nella scrittura e ‘consegnato’ al suo destinatario, trasformava l’esegesi, appunto, in traduzione.7 

In verità, come di consueto, Traina non faceva che trasportare nella didattica universitaria 
il metodo del ricercatore, quale lo si evince dalle numerosissime edizioni integrali, in cui tradu-
zione e note di commento ‘dialogano’ tra loro, o da contributi più puntuali, dove l’analisi 
prende le mosse dalla traduzione della pericope in esame.8 Similmente, nella discussione di loci 
uexati, Traina invitava a fornire una traduzione – e non una semplice interpretazione parafra-
stica – delle proposte di congettura o emendazione, sostenendo che solo in questo modo sa-
rebbero emerse eventuali criticità nella soluzione trovata. È quella funzione ‘euristica’ del tra-
durre che era presente già a L. Castiglioni, quando scriveva: «parecchi editori di testi antichi, 
se si adattassero all’umile fatica di tradurre, disimpegnerebbero con più felice risultato la loro 
opera di critici, poiché talune difficoltà e discordanze di parole soltanto in questo modo diven-
gono realmente sensibili».9 

Forse non poteva essere altrimenti, se consideriamo che Traina aveva scritto fondamentali 
pagine sulla traduzione, sia sul uertere dal greco negli autori latini (da Andronico, Nevio, Ennio 
a Cicerone e fino ad autori tardi),10 sia sulla traduzione dei testi latini in italiano.11 Proprio dagli 
autori latini, che si possono a buon diritto considerare gli inventori per l’Occidente della tra-
duzione artistica (ma anche di quella letteraria),12 Traina derivava la consapevolezza che la resa 
di un testo letterario non potesse guardare unicamente al senso, sia nel caso della poesia,13 che 
in quello della prosa, come risulta evidente anche nella nota di traduttore che precede la sua 
versione delle Consolationes senecane: «Tradurre Seneca significa far capire il suo pensiero 
senza sacrificare il suo stile».14 Questa apoftegmatica affermazione – che offre in sé una perfetta 

 
7 Sul concetto di «tradurre in traduzione l’esegesi», vd. ancora F. Condello, B. Pieri, ‘Adnumerare’..., cit., pp. 18-24. 
8 Esemplari lavori come Per l’esegesi di una lirica boeziana (cons. 1, m. 5), rist. in A. Traina Poeti latini (e neolatini), vol. II, 

Bologna, Pàtron, 19912, pp. 133-160, o L’ultimo amore. Lettura dell’Ode 4,11 di Orazio, rist. in Id., La ‘lyra’ e la ‘libra’. Tra poeti 
e filologi, Bologna, Pàtron, 2003, pp. 103-115. Vd. anche P. Paradisi, ‘Habent sua fata libelli’…, cit., pp. 49s. 

9 Lucio Anneo Seneca, Della tranquillità dell’anima. Della brevità della vita, testo e versione di L. Castiglioni, Brescia, Pai-
deia, 1984 (= Torino 1930), p. 9. 

10 A. Traina, ‘Vortit barbare’. Le traduzioni poetiche da Livio Andronico a Cicerone, Roma, Edizioni dell’Ateneo, 19742 
(19701); Id., Le traduzioni, in G. Cavallo, P. Fedeli, A. Giardina (a cura di), Lo spazio letterario di Roma antica, vol. II, La circola-
zione del testo, Roma, Salerno, 1989, pp. 93-123 (rist. in A. Traina, Il latino…, cit., pp. 129-155). 

11 Sono lavori in cui versioni antiche (dal greco al latino) e moderne (dal latino all’italiano) conoscono un rapporto, per così 
dire, osmotico. Esemplare il saggio La traduzione e il tempo. Tre versioni del proemio dell’«Eneide» (1-7), rist. in A. Traina, Poeti 
latini (e neolatini), vol. III, Bologna, Pàtron, 1989, pp. 115-131, dedicato all’analisi contrastiva di tre traduzioni italiane del proe-
mio dell’Eneide, che contiene, nella sua prima parte, una illuminante prospettiva sul Virgilio ‘traduttore’ dell’Omero dei due 
proemi di Iliade e Odissea. 

12 Non sempre dovutamente distinte; mi rifaccio alle conclusioni di S. Mariotti, Livio Andronico e la traduzione artistica: 
saggio critico ed edizione dei frammenti dell’«Odyssea», Urbino, Università degli Studi, 19862, pp. 51s., che a ragione considera 
‘traduzione letteraria’ quella dell’Odusia di Livio Andronico e ‘artistica’, e.g., quella da Saffo nel c. 51 di Catullo. 

13 Si vedano le riflessioni in A. Traina, Chiaroscuro…, cit., pp. 61s. 
14 Seneca, Le consolazioni (A Marcia, Alla madre Elvia, A Polibio), intr., trad. it. e note di A. Traina, Milano, Rizzoli, 1987, 

p. 39. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

110 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

dimostrazione dello stile senecano – ci dice come lo studioso non dimenticasse che la tradu-
zione è in primo luogo un atto comunicativo, in cui la dovuta attenzione al testo source («senza 
sacrificare il suo stile») non può fare velo al target della traduzione stessa («far capire»); in 
questo assegnarle una funzione ‘didascalica’, avendo sempre ben chiara la presenza di chi leg-
gerà il testo d’arrivo, riemerge, accanto a quello del ricercatore, il profilo del professore. Che 
era poi quello che osservava lo stesso Traina a proposito delle traduzioni di G. Albini da lui 
definite «non solo il più autorevole testimonio di una fase della traduzione virgiliana, ma anche 
una continua, implicita, preziosa esegesi del testo».15 

Può essere dunque di qualche interesse studiare da questa angolazione l’attività traduttiva 
di Traina: non cioè secondo il classico metodo dell’analisi ‘contrastiva’, che paragona tra loro 
più traduttori dello stesso testo (anche se lo faremo occasionalmente, per rendere più evidenti 
alcuni aspetti), ma mettendo il Traina traduttore a confronto con il Traina filologo, verifi-
cando se e come la sua ricerca abbia trovato espressione nelle traduzioni, rendendole uno stru-
mento di divulgazione scientifica. E infatti, chiudendo la nota di traduttore all’edizione Bur 
della Medea e della Fedra senecane, lo studioso richiamava le parole di un suo grande prede-
cessore nella cattedra patavina, Concetto Marchesi: 

 
«La fatica [del tradurre] oggi s’impone non tanto al vantaggio degl’interpreti quanto ai bisogni della cultura 
classica, che vuol essere sottratta alla sterilità della sua clausura filologica». Parole ancora attuali, e forse più di 
allora.16  
 
Useremo come campione della nostra analisi proprio le traduzioni da Seneca tragico, e da 

Medea e Fedra in particolare, che ci consentiranno di confrontare su più piani produzione 
scientifica e attività di traduzione.17 

 
 
2. Traina studioso di Seneca 

Precisiamo anzitutto che di Seneca Traina è studioso riconosciuto tra i più eminenti. In mi-
sura prioritaria del Seneca prosatore: il titolo del suo saggio più celebre18 sembra invertire la dire-
zione con cui molti filologi cercano le tracce del filosofo nel Seneca tragico,19 partendo ancora da 

 
15 A. Traina, G. Albini latinista, in Poeti latini (e neolatini), vol. IV, Bologna, Pàtron, 1994, pp. 281-288: 287. 
16 Seneca, Medea. Fedra, intr. e note di G.G. Biondi, trad. it. di A. Traina, Milano, Rizzoli, 1989, p. 85.  
17 L’edizione da cui trarrò, quando non diversamente indicato, le traduzioni di Medea e di Fedra è quella citata nella nota 

sopra. Come occasionali termini di confronto utilizzerò, per Fedra, due traduzioni con target opposti, quella, senza testo a fronte 
e pensata per la scena, di V. Faggi (che traggo da Seneca, Medea, Fedra, Tieste, intr. e note di C. Barone, trad. it. di V. Faggi, Milano, 
Garzanti, 201716 (19791); le traduzioni di Medea e Fedra, insieme ad altre, sono state riprese in L. A. Seneca, Le tragedie, a cura di 
V. Faggi, nota di C. Segal, Torino, Einaudi, 1991) e quella filologica di A. Casamento (Seneca, Fedra, intr., trad. it. e commento 
di A. Casamento, Roma, Carocci, 2011), pensata per la lettura, con testo a fronte e un ricco commento; per Medea farò riferi-
mento ancora alla citata edizione di V. Faggi per il ‘target’ teatrale e occasionalmente alla traduzione di A. Németi (L. Anneo 
Seneca, Medea, intr., trad. it. e commento di A. Németi, con un saggio di G. Paduano, Pisa, Ets, 2003), per quello dell’edizione 
con note di commento. Sul piano cronologico, si noti che le traduzioni teatrali di Faggi precedono quelle di Traina (che di tanto 
in tanto vi si ispira), mentre quelle filologiche di Casamento e Németi le seguono. 

18 A. Traina, Lo stile ‘drammatico’ del filosofo Seneca, Bologna, Pàtron, 19874 (19741). 
19 Una questione tra le più dibattute negli studi su Seneca tragico: fra i tanti lavori segnalerei G.G. Biondi, Il filosofo e il poeta: 

Seneca contro Seneca?, in P. Fedeli (a cura di), Scienza, cultura, morale in Seneca, Atti del Convegno di Monte Sant’Angelo (27-30 
 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 111  

un’affermazione di C. Marchesi, secondo cui lo stile senecano «è lo stile drammatico dell’anima 
umana che è in guerra con se stessa».20 Il saggio di Traina ha ispirato generazioni di studiosi sene-
cani; alcune definizioni sono entrate, per così dire, nello standard scientifico, come quella di «lin-
guaggio dell’interiorità» su cui torneremo presto. Al Seneca prosatore Traina dedicò anche tre 
volumetti della collana Bur, traducendo 5 dei 10 titoli di cui si compongono i Dialogi senecani, 
vale a dire le tre Consolationes, il De breuitate uitae e il De prouidentia.21 Il De breuitate è, tra 
quelle senecane, forse l’opera su cui Traina è tornato più volte, anche nella forma di un com-
mento pensato per scuola e università.22 

E le tragedie? Anche di queste Traina è stato studioso, prima ancora che traduttore: a note 
esegetiche e di carattere puntuale,23 si affiancano lavori che applicano alle tragedie il metodo affi-
nato ne Lo stile ‘drammatico’: è il caso di un contributo dedicato a una marca tipica del linguag-
gio dell’interiorità, l’uso dei pronomi riflessivi;24 ancora, la sua sensibilità per dirla coi termini 
jakobsoniani a lui cari, per la funzione poetica del linguaggio25 che indirizzò il suo interesse prio-
ritario verso poeti come Catullo, Virgilio e Orazio, trova riscontro nel saggio su quello che Traina 
stesso definisce il «Seneca lirico», ovvero l’autore di cori e monodie delle tragedie che da soli 
costituiscono un corpus lirico di eccezionale rilevanza per la poesia latina.26 In particolare nelle 
monodie emerge, secondo Traina, «una psicologia patologica, che sonda le contraddizioni e i 
conflitti della psiche a una profondità che sfiora la soglia dell’inconscio».27 Lo studioso pensava 
certamente al celebre canticum di Tieste, nell’omonima tragedia senecana, cui dedicò particolare 
attenzione in un contributo del 2000.28 La versione di questa, come di altre sezioni liriche delle 

 
settembre 1999), Bari, Edipuglia, 2001, pp. 17-34; l’ormai classico A. Schiesaro, The Passions in Play: Thyestes and the Dynamics 
of Senecan Drama, Cambridge, Cambridge University Press, 2003; H.M. Hine, ‘Interpretatio stoica’ of Senecan Tragedy, in M. 
Billerbeck, E.A. Schmidt (éds.), Sénèque le tragique: Entretiens Fondation Hardt, Genève, Fondation Hardt, 2004, pp. 173-222; 
G.A. Staley, Seneca and the Idea of Tragic, Oxford, Oxford University Press, 2010, pp. 24-41; F.-R. Chaumartin, Philosophical 
Tragedy, in G. Damschen, A. Heil (eds.), Brill’s Companion to Seneca Philosopher and Dramatist, Leiden-Boston, Brill, 2014, pp. 
653-669; C. Star, Roman Tragedy and Philosophy, in G.W.M. Harrison (ed.), Brill’s Companion to Roman Tragedy, Leiden-
Boston, Brill, 2015, pp. 238-259: 24-41. 

20 C. Marchesi, Seneca, Milano-Messina, Principato, 19443 (19201), p. 218. 
21 In ordine cronologico di pubblicazione: Seneca, Le consolazioni…, cit.; Seneca, La brevità della vita, intr., trad. it. e note di 

A. Traina, Milano, Rizzoli, 1993; L. Anneo Seneca, La provvidenza, a cura di A. Traina, con un saggio di I. Dionigi, Milano, 
Rizzoli, 1997. 

22 Seneca, La brevità della vita, a cura di A. Traina, nuova ed. aggiornata da D. Pellacani, Bologna, Bononia University Press, 
2017 (il commento fu pubblicato per la prima volta nel 1970, per una collana della Loescher («Testi e crestomazie») diretta da S. 
Mariotti). 

23 A. Traina, Le ‘litanie del sonno’ nello «Hercules Furens» di Seneca, «Rivista di Filologia e di Istruzione Classica», XCV, 
1967, pp. 169-179 (rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. I, Bologna, Pàtron, 19862, pp. 285-300); Due note a Seneca tragico, 
«Maia», XXXI, 1979, pp. 273-276 (rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. II, cit., pp. 123-132); Seneca, Thyest. 713 s.: ‘mactet sibi’ o 
‘sibi dubitat’? Un recupero esegetico, «Maia», XXIIIX, 1981, pp. 151-153 (rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. III, Bologna, Pàtron 
1989, pp. 167-170). 

24 A. Traina, Forme riflessive nelle tragedie di Seneca, «Eikasmos», XI, 2000, pp. 277-295 (rist. in La ‘lyra’…, cit., pp. 163-186). 
25 E ancora alla «funzione poetica (fondata sul principio della ripetizione)», ancorché «subordinata alla funzione conativa» 

(A. Traina, Lo stile ‘drammatico’…, cit., p.7) Traina si dedica anche nel suo lavoro sul Seneca filosofo.  
26 Un «complesso notevole, di più di duemila versi, circa un quarto dell’intero corpus drammatico» (A. Traina, Seneca lirico, 

«Atti e Memorie dell’Accademia Nazionale di Scienze Lettere e Arti di Modena», 8a s., V, 2002, pp. 5-24 (rist. in La ‘lyra’…, cit., 
pp. 137-158 [da cui si cita]: 137); dal computo Traina sottrae, dati i dubbi sull’autenticità, l’Hercules Oetaeus. 

27 A. Traina, Seneca lirico, cit., p. 139. 
28 A. Traina, La voce dell’inconscio (Sen. Thy. 920-969), «Aufidus», XL, 2000, pp. 59-76, rist. in La ‘lyra’…, cit., pp. 191-206 

(da cui si cita). 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

112 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

tragedie, stampata in una plaquette del 2011,29 è però solo l’ultima del computo del Traina tra-
duttore di Seneca tragico, che vede, negli anni ’80, le versioni integrali di Fedra e Medea: la prima 
ebbe come destinazione la rappresentazione a Segesta della tragedia, a cura dell’Inda, nel 1983,30 
e fu ripresa e affiancata a quella di Medea, in un fortunato volume (giunto nel 2024 alla ventiset-
tesima ristampa) che aprì la serie Bur delle tragedie senecane.31 

Per completare il contesto della nostra analisi, ricordiamo infine che, oltre che studioso della 
traduzione, studioso e traduttore di Seneca prosatore, studioso e traduttore delle tragedie, Traina 
è stato studioso delle traduzioni delle tragedie: dapprima in una breve recensione, scritta a ridosso 
dei lavori per il volumetto Bur, alla versione einaudiana di V. Faggi;32 ma, soprattutto, in un cor-
poso studio sulle traduzioni giovanili di Vittorio Alfieri, in cui l’analisi del uertere alfieriano di-
venta un modo per guardare anche alla successiva produzione tragica del poeta.33 

 
 
3. L’antroponimo ‘Medea’ 

Cominciamo in medias res, con un esempio puntuale del rapporto tra ricerca e traduzione. 
Tra le tragedie senecane sulle quali il giovane Alfieri esercitò la sua abilità di traduttore, figura la 
Medea.34 Nella sua analisi, Traina verificava la resa di un aspetto di cui si era occupato in uno dei 
primi lavori su Seneca tragico, vale a dire l’antroponimo Medea,35 che nella tragedia senecana ha 
un’incidenza del tutto eccezionale, anche rispetto al modello euripideo, sia in termini quantita-
tivi, di frequenza, sia qualitativi, di attenzione formale a come viene inserito nel testo. Un aspetto, 
poi, è particolarmente evidente (ed è un dato comune alle altre tragedie senecane): il nome della 
maga compare spesso non, come si potrebbe pensare, al vocativo, pronunciato da un altro perso-
naggio, ma al nominativo e sulle labbra della protagonista, che parla di sé in terza persona. L’idio-
nimo Medea, scrive Traina, diventa «il sostituto patetico o, se si vuole, retorico, di ‘io’; appunto 
tale insistente identificazione della donna col suo nome […] conferma il passaggio che Seneca fa 
subire all’antroponimo dal tipo denotativo a quello connotativo. Medea è ‘Medea’».36 

Dunque lo studioso osserva come Alfieri finisca per superare Seneca, aggiungendo in oltre 
una ventina di passi nella sola Medea idionimi anche dove non ci sono, e facendo così presentire 

 
29 A. Traina, Seneca lirico, intr. e trad. it. di A.T., Chianciano Terme (SI), Le Onde, 2011 (per disambiguare il riferimento 

bibliografico rispetto all’articolo che porta lo stesso titolo, citeremo la plaquette come A. Traina, Seneca lirico, Traduzioni). Del 
canticum di Tieste Traina aveva prodotta una versione, sempre in metri liberi, ma che si distanzia in diverse decine di casi, nel 
saggio La voce dell’inconscio…, cit., pp. 193s. 

30 Seneca, Fedra, traduzione di A. Traina, Siracusa, Istituto Nazionale del Dramma Antico, 1983. 
31 Seneca, Medea, Fedra, cit. Le due traduzioni saranno poi ristampate nei volumi della serie Marsilio dedicati alle variazioni 

letterarie sulle due eroine (Euripide, Seneca, Grillparzer, Alvaro, Medea. Variazioni sul mito, a cura di M.G. Ciani, Venezia, Mar-
silio, 2003; Euripide, Seneca, Racine, D’Annunzio, Fedra. Variazioni sul mito, a cura di M.G. Ciani, Venezia, Marsilio, 2003). 
Alcune sezioni liriche di Medea e Fedra si trovano ritradotte in A. Traina, Seneca lirico, Traduzioni, cit., pp. 13-21, con numerose 
varianti (dettate anche dall’adozione dei versi liberi) rispetto al volume Bur. 

32 A. Traina, Recensione a L. Anneo Seneca, «Le tragedie», a cura di V. Faggi [Torino, Einaudi, 1991], «Paideia», XLVII, 
1992, pp. 212-214. 

33 A. Traina, Alfieri traduttore di Seneca, in I. Dionigi (a cura di), Seneca nella coscienza dell’Europa, Milano, Bruno Monda-
dori, 1999, pp. 235-261 (rist. in A. Traina, La ‘lyra’…, cit., pp. 207-225, da cui si cita). 

34 Il futuro tragediografo ne tradusse alcune parti per 313 versi complessivi (e procedette per estratti anche sul Thyestes e le 
Phoenissae): cfr. A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., p. 208. 

35 A. Traina, Due note a Seneca…, cit., pp. 123-129. 
36 Ibid., p. 127; «uno come me, con le mie qualità e le mie vicende», ribadisce in A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., p. 215. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 113  

lo stile del futuro poeta tragico; per Traina l’antroponimo è «una spia linguistica del titanismo 
alfieriano»;37 in Seneca potremmo definirla spia dell’umanismo senecano,38 nel cui teatro i pro-
tagonisti sono impegnati in un ‘corpo a corpo’ col proprio personaggio, sia che cerchino di af-
francarsene (è il caso, piuttosto raro, di Fedra), sia che – come accade più spesso – si impegnino 
con determinazione a incarnarlo. E in effetti il percorso della Medea senecana consiste esatta-
mente nella realizzazione del suo personaggio,39 dal primo scambio con la nutrice al v. 171 (NV: 
Medea! ME: Fiam), al Medea nunc sum del v. 910 che accompagna l’uccisione dei figli. 

Muovendo, come sempre, dall’analisi formale, Traina sottolineava come in Seneca a mettere 
in evidenza l’antroponimo di Medea cooperino la collocazione nel verso e l’allitterazione.40 Così 
il filologo; ma come si comporta il traduttore? Tra i passi da lui segnalati, con l’eccezione dei vv. 
516s. est et his maior metus | Medea («c’è un pericolo più grande, Medea»), dove l’allitterazione 
della /m/ non è ripresa,41 direi che è più che evidente l’impegno nel rendere quella che secondo 
lui è caratteristica precipua dell’uso dell’idionimo. È così ad es. ai vv. 933s. et maius scelus | Medea 
mater («e delitto anche maggiore Medea per madre») o ai vv. 362s. maiusque mari Medea ma-
lum, | merces prima digna carina, a proposito dei quali Traina scriveva42 che, per la loro natura 
artificiosa, costringono a fermarsi anche i più frettolosi commentatori: non meno artificiosa la 
sua traduzione («e Medea, male maggiore del mare, guadagno degno della prima prora»), che 
ovvia alla mancanza di allitterazione nella resa di merces43 con un ancor più sonoro nesso parono-
mastico («guadagno degno») e l’aggiunta di una ulteriore e ‘corposa’ allitterazione nell’espres-
sione «prima prora». Anche ai vv. 674s. …maius his, maius parat | Medea monstrum, tradotti 
con «ma quel che medita Medea è ancora più mostruoso», Traina lavora per addizione al testo 
latino, rendendo parat con «medita», che restituisce nella paronomasia italiana il rapporto eti-
mologico del nome dell’eroina col greco μέδομαι.44 A proposito del v. 910, Medea nunc sum: 
creuit ingenium malis, Traina parlava di funzione identificatrice dell’allitterazione a cornice Me-
dea… malis.45 Il traduttore rende con «ora sono Medea, il mio io è maturato nel male» e dunque, 
se pure non può replicare l’ordo uerborum del modello, compensa raddoppiando le allitterazioni, 
attraverso l’aggiunta del possessivo e la traduzione del verbo cresco con ‘maturare’.46 

 
 

 
37 A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., p. 215. 
38 Di «teatro umanistico», che fa dell’essere umano il solo responsabile della vicenda tragica, parla G.G. Biondi nella densa 

introduzione al volume Bur curato insieme allo stesso Traina (Seneca, Medea, Fedra…, cit., pp. 46s.). 
39 Cfr. G.G. Biondi, Il ‘nefas’ argonautico. Mythos e logos nella «Medea» di Seneca, Bologna, Pàtron, 1984, p. 24; G. Petrone, 

Medea, le Medee, in P. Fedeli (a cura di), Scienza, cultura, morale in Seneca, Atti del Convegno di Monte S. Angelo (27-30 set-
tembre 1999), Bari, Edipuglia, 2001, pp. 115-129: 123; Seneca, Medea, ed. with introduction, translation and commentary by 
A.J. Boyle, Oxford, Oxford University Press, pp. 170s., ad 167; W.-L. Liebermann, Medea, in G. Damschen, A. Heil (eds.), Brill’s 
Companion to Seneca…, cit., pp. 459-474: 460. 

40 A. Traina, Due note a Seneca…, cit., p. 123. 
41 L’allitterazione è mantenuta da Németi: «v’è anche una minaccia più grande, Medea». 
42 A. Traina, Due note a Seneca…, cit., p. 126. 
43 Mantenuta da Németi («male maggiore del male, Medea, mercede degna della prima nave»). 
44 Cfr. anche P. De Bonis, I tre volti della Medea di Seneca: ‘mater’, ‘monstrum’, ‘maga’, «Paideia», LXII, 2007, pp. 271-285: 

273. 
45 A. Traina, Due note a Seneca…, cit., p. 125. 
46 Dell’efficacia di questa soluzione è testimone la ripresa di Németi: «Nel male è maturato il mio io». 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

114 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

4. Target scenico e target divulgativo 

Lo abbiamo detto: le traduzioni della Medea e della Fedra conobbero un identico approdo, 
nel volume Bur, pur nascendo con due target profondamente diversi, il palcoscenico nel caso 
della Fedra, il libro nel caso della Medea.47 Diciamo subito che questo non influisce sulla scelta 
(comune a entrambe le tragedie) della forma prosastica, a fronte dei versi del teatro senecano, in 
luogo del metro, che Traina riserverà solo alle versioni inserite in Seneca lirico. La riduzione della 
poesia a prosa è, d’altra parte, il più evidente elemento di semplificazione formale nelle traduzioni 
dei testi teatrali antichi, ma anche l’aspetto che più diamo per scontato, e che non è ritenuto un 
vero tradimento, se consideriamo la funzione che la traduzione ha di inserirsi anche nel sistema 
culturale della lingua d’arrivo. Ora, la scelta della prosa per la traduzione di Seneca tragico (scelta 
che Traina non sente il bisogno di giustificare)48 corrisponde a quanto lo studioso aveva detto a 
proposito del uertere latino dal greco (ma anche delle sue traduzioni dal latino in italiano):49 «non 
c’è solo una retorica della parole, c’è anche una retorica della langue».50 L’esempio era quello, 
celeberrimo, del primo verso dell’Odusia, dove Livio Andronico sostituisce il composto omerico 
πολύτροπος con l’allitterazione a cornice uirum … uorsutum, compensando dunque uno stilema 
proprio della lexis epica greca (ma decisamente poco familiare al latino) con uno proprio della 
lexis poetica latina. La prosa era dunque scelta imposta dalla langue del teatro italiano contem-
poraneo. 

Fatta eccezione per questo aspetto, le implicazioni della diversa destinazione delle due tradu-
zioni erano ben presenti a Traina, che nella sua ‘Nota del traduttore’ (pp. 85s.) scriveva:  

 
Raramente un traduttore ha la coscienza tranquilla; ancor più raramente se è un filologo che sa di dover ren-
dere conto della sua traduzione. Ma sa anche che, nella varia gamma delle traduzioni, quella filologica e quella 
teatrale stanno al polo opposto. L’una è, per così dire, spaziale, si affianca al testo e aiuta a interpretarlo, magari 
con l’aggiunta di note. L’altra, invece, affidata all’irripetibile temporalità della dizione, “deve” sostituirsi al 
testo, e può quindi contare solo su se stessa, sulla forza espressiva e comunicativa della propria organizzazione 
linguistica.  
 
L’autosufficienza obbligata è certamente tra i problemi51 che caratterizzano in maniera più 

significativa la traduzione teatrale (definizione che Traina usava a proposito delle versioni dalle 

 
47 D’altra parte, resta vero quello che osservava M.P. Funaioli a proposito di una sua versione da Aristofane per un’edizione 

divulgativa: «tradurre l’opera di un drammaturgo comporta poi una pluralità di destinatari, che impedisce l’individuazione di un 
codice comunicativo univoco, se si persegue il disegno di produrre un testo che possa risuonare in un teatro e anche appagare il 
lettore, che certo dovrà avere l’ausilio di indicazioni sceniche, oltre che l’eventuale supporto di note esegetiche» (M.P. Funaioli, 
Tradurre «Lisistrata», in F. Condello, B. Pieri (a cura di), Note di traduttore…, cit., pp. 49-62: 49). 

48 Si veda invece quanto osservato a proposito della sua traduzione delle Bucoliche: «la mia vuole essere una traduzione ‘poe-
tica’, non nel senso di un’autoreferenziale ‘bella infedele’ […], ma di una traduzione che tenga presente lo statuto poetico dell’ori-
ginale. E l’elemento per me essenziale di tale statuto è il ritmo» (A. Traina, Un esperimento di traduzione: i vv. 1-18 della prima 
egloga virgiliana, in F. Condello, B. Pieri [a cura di], Note di traduttore…, cit., pp. 171-178, rist. in A. Traina, Parva philologa, cit., pp. 
471-477: 471). 

49 Cfr. A. Traina, Chiaroscuro…, cit., p. 62 («la traduzione […] è un confronto […] tra due diverse strutture retoriche»). 
50 A. Traina, Il latino…, cit., p. 138. 
51 Un elenco in F. Condello, B. Pieri, ‘Note a piede di anfiteatro’: la traduzione dei drammi antichi in una esperienza di 

laboratorio, «Dionysus ex machina», IV, 2013, pp. 553-603: 560-561; il titolo del contributo riprende un motto di E. Sanguineti 
relativo proprio alla autosufficienza della traduzione di un testo per la messinscena teatrale (Scribilli, Milano, Feltrinelli, 1985, p. 
114). 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 115  

tragedie di V. Faggi),52 in opposizione a quella che si giova di un testo a fronte e/o di un apparato 
di note. Vediamo allora se e quanto il diverso target abbia influenzato la traduzione di Traina. 
Prenderemo in considerazione i cosiddetti realia, gli aspetti materiali o immateriali che sono ti-
picamente condivisi dal fruitore del testo di partenza, ma non necessariamente appartengono an-
che alla cultura del testo di arrivo. La traduzione della Fedra ci offre due esempi interessanti. Il 
primo viene dal prologo, una monodia in dimetri anapestici pronunciata da un Ippolito che è già 
in preda al furor che lo anima, rendendolo non troppo diverso dalla sua antagonista.53 Ora, ai vv. 
43-47 troviamo una serie di riferimenti alle antiche tecniche della caccia; a interessarci sono i vv. 
46s. picta rubenti linea pinna | uano cludat terrore feras: la resa esegetica di Traina («…lo spau-
racchio, agitando le sue penne rosse intrappoli le bestie atterrite») non solo chiarisce che il riferi-
mento è alla formido, lo spauracchio usato per spaventare le bestie selvatiche e farle correre verso 
le trappole, ma ne descrive anche il funzionamento («agitando»).54  

Al capo opposto della tragedia (siamo alle ultime battute, che precedono il suicidio di Fedra), 
troviamo un’altra resa esegetica: al v. 1198 cruorque sancto soluit inferias uiro («il mio sangue è il 
sacrificio dovuto all’ombra di un innocente»), il tecnico inferiae è tradotto con «sacrificio do-
vuto all’ombra»: rispetto alle versioni, in questo caso prossime tra loro e certamente più ‘fluide’, 
di Faggi e Casamento (rispettivamente «il mio sangue si versa in sacrificio» e «il mio sangue è 
versato in tributo»), quella di Traina ha ancora una volta la facies della glossa, di chi aveva bene 
in mente le miserae inferiae di Catull. 101,2. 

Un caso particolarmente impegnativo, ai fini della traduzione scenica, è rappresentato da que-
gli idionimi o toponimi il cui potere evocativo era affidato alla competenza letteraria del destina-
tario (in larga parte colto) e che più che mai oggi avrebbero bisogno di note, specialmente quando 
costituiscono variazioni o raffinate perifrasi che vanno a sostituire gli appellativi più comuni.55 
Indubbiamente, la via seguita da Traina varia a seconda della destinazione di arrivo: l’esegesi e la 
semplificazione tendono infatti a prevalere nella traduzione della Fedra. Particolarmente indica-
tivo è ancora il prologo della tragedia, dove Ippolito dà frenetiche istruzioni ai compagni, perché 
organizzino battute di caccia per tutto il circondario di Atene; il passo è dunque costellato da 
toponimi elencati con perifrasi dotte, come al v. 2 summaque montis iuga Cecropii, dove l’agget-
tivo (‘cecropio/di Cecrope’) fa riferimento al mitico primo re di Atene; collocato a inizio trage-
dia, il nesso mons Cecropius serve anche a esplicitare agli spettatori il luogo in cui si svolge l’azione. 
Per questo la traduzione di Traina («e alle vette del monte di Atene») deve cancellare il dotto 
Cecropius a favore dell’esegesi.56 Significativo il confronto con la traduzione di Med. 76 Cecropias 
nurus, «le ragazze di Cecrope», dove la resa a calco è agevolata dalla presenza della nota a piè di 
pagina.57  

In una direzione simile si muove la traduzione di due passi della Fedra che possiamo conside-
rare insieme (12 Zephyrus uernas euocat herbas e 20-22 …vos qua tepidis | subditus Austris frigora 

 
52 «Il suo banco di prova dev’essere, ed è stata, la scena»: A. Traina, Recensione a L. Anneo Seneca…, cit., pp. 213s. 
53 Cfr. B. Pieri, ‘Nimio Veneris odio’. Catullo ‘tragico’ in Seneca ‘lirico’, «Paideia», LXXIII, 2018, pp. 967-987.  
54 Più denso Faggi («spauracchio di penne rosse»); anche Casamento non esplicita l’azione di agitare le penne («una fune con 

penne dipinte di rosso»). 
55 Il caso è studiato in F. Condello, B. Pieri, ‘Note a piede di anfiteatro’…, cit., p. 560. 
56 Si veda per contrasto la resa filologica di Casamento, «monte Cecropio». Faggi interpreta Cecropii come vocativo plurale e 

traduce esegeticamente «Ateniesi». 
57 «Ateniesi: da Cécrope, il primo re di Atene» (le note sono di G.G. Biondi). Anche in questo caso Faggi ha «di Atene». 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

116 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

mollit durus Acharneus): il nome dei due venti (Zephyrus e Auster) è reso con l’iperonimo, se-
guito da un complemento di specificazione che ne fornisce l’interpretazione, rispettivamente 
«vento di primavera» e «vento del sud».58 Resta intatto il nome degli Acarnesi, pur nell’esegesi 
del poetico singolare collettivo (v. 22 Acharneus). Ai vv. 7s. i colles semper canos | niue Riphaea 
diventano «alture sempre bianche di neve come quelle della Scizia»: la semplificazione è duplice: 
dai mitici monti Rifei, la cui collocazione era per gli antichi incerta e addirittura associata agli 
Iperborei59 si passa a una forse più evocativa «Scizia»;60 soprattutto si spiega («come quelle 
della») l’uso ‘esornativo’ dell’epiteto riferito a nix, che è tratto tipico del latino poetico, ma diffi-
cilmente trasferibile in italiano.61 

Ancora un paio di esempi dalla Fedra: al v. 22 l’espressione rupem dulcis Hymetti è resa con 
«il monte del miele, l’Imetto»: la soluzione, in questo caso, è ibrida, ovvero non cancella l’idio-
nimo, ma lo associa, con un costrutto appositivo, alla sua esegesi; dalle alture dell’Imetto prove-
niva infatti un miele considerato tra i migliori dell’antichità. Va detto che tale soluzione, benché 
adempia al compito di divulgare un aspetto della cultura materiale, risulta problematica dal 
punto di vista della ‘dicibilità’ a teatro: ai due poli opposti, possiamo citare la resa filologica di 
Casamento («il dolce Imetto») e quella ‘teatrale’ di Faggi («l’Imetto ricco di miele») che non 
rinuncia alla spiegazione, ma evita, appunto, il costrutto appositivo. 

All’apposizione Traina ricorre anche nella resa del difficile aggettivo Colchis: al v. 697, Ippo-
lito definisce Fedra ‘male peggiore della matrigna colchide’ (Colchide nouerca maius haec, maius 
malum est); il riferimento, trasparente a un pubblico antico, assai meno a uno moderno, è a Me-
dea, matrigna di Teseo, al quale Ippolito sta rivolgendo una allocuzione in absentia. Traina si 
muove nel solco di una doppia esegesi: «questa donna è un male maggiore della tua barbara ma-
trigna, Medea». Da un lato, l’aggettivo Colchis è tradotto con ‘barbaro’, a esplicitarne il potere 
evocativo (derivante appunto dal fatto che la Colchide è la terra di Medea); dall’altro, la perifrasi 
è anche in questo caso illustrata tramite l’apposizione che esplicita il nome della maga.62 

L’esempio di Colchis ci offre l’occasione per un confronto con la traduzione filologica di Me-
dea, dove per ovvie ragioni il toponimo (e gli aggettivi da esso derivati) occorre 9 volte; sin dalla 
sua prima apparizione, Traina non esita a mantenerlo sistematicamente nell’italiano: 164 abiere 
Colchi («la Colchide è lontana»); 179 Medea Colchi noxium Aeetae genus («Medea, la criminale 
figlia del colco Eeta»); 197 I, querere Colchis («va’ a protestare dai Colchi»); 225 Colchico regno 
(«la Colchide») etc.63 Semmai si noti, per il v. 164, la resa del perfetto abiere col suo valore resul-
tativo («è lontana») dietro la quale scorgiamo l’autore della Sintassi normativa della lingua 

 
58 Anche in questo caso la resa della traduzione filologica di Casamento mantiene i nomi propri dei due venti, mentre Faggi 

nel primo caso lascia l’iponimo «Zefiro», nel secondo l’iperonimo «venti». 
59 Come spiegato nella nota ad loc. dell’edizione Bur. 
60 Si potrebbe dire che Traina espliciti una memoria virgiliana in Seneca: cfr. Verg. georg. I 240 mundus ut ad Scythiam Ri-

phaeasque arduus arces; e soprattutto III 381s. talis Hyperboreo Septem subiecta trioni | gens effrena uirum Riphaeo tunditur Euro 
riferita alle popolazioni di una Scizia rappresentata come perennemente coperta dalla neve. 

61 La soluzione è sottoscritta anche da Faggi («come le vette della Scizia»), mentre Casamento opta per il calco «neve rifea». 
62 Anche Faggi («della tua matrigna, Medea») in questo caso non vi rinuncia, mentre in Casamento troviamo l’atteso (visto 

il target traduttivo) «matrigna della Colchide». 
63 Nella stessa direzione Németi che mantiene l’etnico; si vd. al contrario Faggi, che al v. 164 rende Colchi con un esegetico «la 

tua gente» (in altri casi, dove il toponimo risulta meno enigmatico, lo lascia, come al v. 179 «Medea, la malefica figlia di Eeta della 
Colchide»). Pur traducendo per la messa in scena (sempre a cura dell’Inda, a Siracusa, nel 2015), G. Picone (Lucio Anneo Seneca, 
Medea, premessa e traduzione di G. Picone, Palermo, Palumbo, 2016) lascia quasi sempre ‘Colco’ e derivati. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 117  

latina.64 D’altra parte, presentando la traduzione di Medea, Traina lo aveva detto: «si concede 
meno libertà ma non dimentica che la sua finalità è divulgativa prima che esegetica»;65 in verità, 
l’impressione, che accomuna entrambe le traduzioni, anche a prescindere dal diverso target, è che 
il fine sia comunque quello di divulgare l’esegesi, di portare i frutti della ricerca a un pubblico più 
ampio. Procediamo dunque con la nostra verifica. 

 
 
5. Esplicitazione della metafora 

Spesso, infatti la traduzione, semplicemente, soccorre tanto il lettore quanto lo spettatore, 
prescindendo dalla destinazione, ad esempio in quei casi in cui la metafora difficilmente potrebbe 
essere trasferita in italiano. Si tratta di un aspetto che Traina aveva studiato per l’Odusia di Livio 
Andronico, vagliando anche le possibili soluzioni (dalla sostituzione alla cancellazione).66 Pren-
diamo un paio di esempi da Medea.  

Al v. 43 et inhospitalem Caucasum mente indue troviamo un interessante uso del verbo induo 
(che significa ‘indossare’; letteralmente ‘indossa il duro Caucaso’)67 con il valore ‘metamorfico’ 
di ‘diventare come’/‘assumere le caratteristiche di’;68 lo stesso Traina sottolineava, per l’antonimo 
exuo, come Seneca fosse il primo a interiorizzare la metafora.69 Il costrutto è reso ancora più dif-
ficile dal complemento (Caucasum), con un oronimo a sostituire termini attesi come ‘veste’, o, 
nel caso dell’uso metaforico, come ‘volto’, ‘aspetto’; la traduzione di Traina («fatti dentro selvag-
gio come il Caucaso») cancella la metafora del verbo e spiega la natura proverbialmente aspra del 
Caucaso (il nesso inhospitalem Caucasum è da Hor. epod. 1,12, ma il collegamento tra la regione 
e la crudeltà di chi vi nasce era nelle parole di Didone a Enea in Verg. Aen. IV 366s. perfide, sed 
duris genuit te cautibus horrens | Caucasus).  

Veniamo adesso a una metafora che tutto sommato ha mantenuto una continuità con l’ita-
liano, il ‘fuoco d’amore’, e che occorre (come c’è da aspettarsi) più volte nelle Fedra. Ai vv. 119s. 
il nesso meas miserae flammas è reso da Traina con «il mio rovente dolore»; si tratta di una 
soluzione certamente efficace, perché mantiene la metafora e, insieme, la rende più chiara: «do-
lore» traduce di fatto il miserae che si aggiunge al possessivo (lett. ‘mie, di me infelice’).70 Il v. 173, 
invece, nefandis uerte naturam ignibus diventa «sovverti la natura con la tua nefasta passione», 
con una resa decisamente esegetica, che cancella la metafora degli ignes.71 

 
64 Si vedano le considerazioni sul perfetto logico («è più esatto chiamarlo “perfetto presente” poiché indica le conseguenze 

attuali di un’azione compiuta» in A. Traina, T. Bertotti, Sintassi normativa della lingua latina, Bologna, Pàtron, 1985, p. 224). 
65 Seneca, Medea, Fedra…, cit., p. 85. 
66 A. Traina, ‘Vortit barbare’…, cit., pp. 18-21. 
67 Prova a mantenere la metafora Németi con «rivesti, nella tua mente, il Caucaso inospitale». 
68 Sull’uso di induo in contesti metamorfici, vd. L. Pasetti, Immagini e lessico della metamorfosi in Apuleio, in F. Citti, L. 

Pasetti, D. Pellacani (a cura di), Metamorfosi tra scienza e letteratura, Firenze, Olschki, 2014, pp. 137-173: 143-147. 
69 Cfr. A. Traina, ‘Hominem exuere’ (Postilla a Rosvita, Pafn. 12,5), rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. IV, Bologna, Pàtron, 

1994, pp. 219-223: 220; sull’uso di induo e exuo nel contesto interiore della conversione (anche in riferimento a Seneca), vd. B. 
Pieri, ‘Narrare memoriter, temporaliter dicere’. Racconto e metanarrazione nelle «Confessioni» di Agostino, Bologna, Pàtron 
2018, pp. 279-282. 

70 A titolo di esempio, V. Faggi cancella l’immagine del fuoco e si concentra sul personaggio: «nel suo delirio, la sventurata 
che sono»; A. Casamento mantiene «le mie fiamme». 

71 Al contrario, Casamento la mantiene («con fuochi abominevoli»). 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

118 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

Ma qui bisogna fare una precisazione: il termine ‘passione’, agli occhi del Traina studioso di 
Seneca, ha un sapore tecnico (con ‘passioni’ sono soliti essere tradotti i πάθη greci e i latini ad-
fectus, perturbationes e, più tardi, passiones), in riferimento a quel pensiero stoico che può essere 
assunto (ancorché problematicamente)72 come chiave di lettura delle tragedie senecane. Così, 
Traina usa ‘passione’ anche per meglio determinare un termine generico, come ad esempio ma-
lum in Phaedr. 113 fatale miserae matris agnosco malum («la riconosco, la fatale passione di mia 
madre infelice») e 115 infando malo («mostruosa passione»), dove Fedra parla dell’amore ma-
lato della madre Pasifae per il torello.73 Nel complesso, direi che agli occhi del filologo, ‘passione’ 
aveva un duplice vantaggio: da un lato, rendere la tecnicità del testo; dall’altro, indirizzare l’inter-
pretazione di quello che Fedra diagnostica genericamente come ‘male, sofferenza’ verso l’ambito 
amoroso, perché l’italiano ‘passione’ ha questo, come significato prevalente. Non a caso, nella 
traduzione della Fedra, ‘passione’ (e, in un paio di casi, ‘amore’ o ‘ardore’) è la scelta più frequente 
anche per la resa di furor, specialmente se riferito all’eroina,74 mentre nella Medea, dove il termine 
compare assai meno spesso, la traduzione converge sul lessico del furore o dell’ira, ovvero della 
passione che è al centro di questa tragedia.75 

Tornando a malum di Phaedr. 113 e 115, possiamo insomma dire che ‘male’ sarebbe stato 
più evocativo, e calco preciso del malum senecano, col quale il filosofo indica tutti gli adfectus 
(non solo l’amore), che affliggono colui che non è incamminato verso la sapientia. Ma questa è 
una ‘nota a piede di anfiteatro’ che il filologo decide di trasformare in traduzione. 

 
 
6. Traduzione esegetica 

In altre occasioni, la tendenza all’esegesi non nasce dalla costrizione del testo, ma si direbbe, fa 
parte dell’istinto del professore che influenza anche il traduttore. Prendiamo ad esempio la resa 
di Med. 25s. parta iam, parta ultio est: | peperi: «Pronta, già pronta è la vendetta: ha figli». Siamo 
nel prologo, e Medea sta meditando la vendetta contro Giasone. Come si vede, Traina in un certo 
senso ‘spiega la battuta’ (il letterale ‘ho partorito’ diventa «ha figli»), spostando in questo modo 
subito la minaccia su Giasone; è un peccato, in questo caso, perché le sinistre parole di Medea 
perdono quell’elemento autolesionistico che fa da sfondo alla tragedia del suo personaggio.76 Ma 
forse Traina sceglieva di essere, per così dire, ‘ultra-senecano’: le tragedie del filosofo stoico si 
aprono, infatti, con prologhi che spesso non sono veri prologhi, e quando la tensione è già al 
massimo, ‘comprimendo’ l’azione sino a renderla statica, sicché già nelle prime parole intrave-
diamo il finale: è l’idea di «tragedia congestionata» di cui parlava, nell’introduzione del 

 
72 Vd. supra n. 19. 
73 Rispettivamente «male fatale» e «passione abietta» sono le scelte di Faggi; anche Casamento opta per «male esiziale» e 

«orribile passione». 
74 Se non ho contato male, delle 17 occorrenze di furor nella Fedra, 9 sono riferite direttamente o indirettamente all’amore 

della protagonista per Ippolito; per queste, ‘passione’ è resa preferita, con 4 occorrenze (per tradurre i vv. 184, 197, 268, 824), 
seguita dalle 3 di ‘follia’ (ai vv. 248, 584, 1156) e da quelle singole di ‘amore smanioso’ (al v. 178) e ‘ardore’ al v. 363; l’unica altra 
occorrenza di ‘passione’ per furor è nella resa del v. 96, dove «folle passione» è riferito a Piritoo e al disegno di rapire Proserpina. 

75 ‘Furore’ è usato per rendere furor ai vv. 53, 406, 909, 930; seguono le singole occorrenze di ‘delirio’ (v. 386), ‘furia’ (v. 392), 
‘Furia’ (v. 396), ‘ira’ (v. 852). 

76 Faggi rende in effetti con «Ecco, la vendetta è fatta: ho partorito». 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 119  

volumetto Bur, il co-curatore G.G. Biondi.77 In questo caso, dunque, la traduzione è funzionale 
all’esegesi non solo micro- ma anche macro-contestuale. 

Una decisa attenzione alla destinazione della traduzione troviamo nella resa di Med. 166s. 
Medea superest: hic mare et terras uides | ferrumque et ignes et deos et fulmina. Nel dialogo con la 
nutrice, che teme per la sorte di Medea qualora si ribellasse alle decisioni di Creonte e Giasone, la 
maga indica una serie di elementi che ha già avuto occasione di utilizzare per sinistri scopi. È uno 
di quei richiami al proprio personaggio tramite l’idionimo, di cui dicevamo. Il punto è delicato 
anche per la presenza di espressioni deittiche (hic … uides) che determinano oggetti chiaramente 
non presenti sulla scena, ma che non per questo andranno obliterate (Faggi accentua: «guardami, 
qui c’è il mare e la terra, il ferro e il fuoco, gli dèi e i fulmini»). La scelta di Traina («Resta Medea: 
in lei c’è mare e cielo e ferro e fuoco, i fulmini e gli dei»), da un lato, elimina la deissi, andando 
incontro al target della traduzione, destinata alla lettura; tuttavia non rinuncia a spiegare, in as-
senza di una nota dedicata, il riferimento al ‘curriculum’ di Medea («in lei c’è»). 

Di particolare efficacia la resa, pure esegetica, di Phaedr. 518s. sollicito bibunt | auro superbi 
con «c’è l’ansia in fondo alle coppe d’oro che bevono i grandi». In questo caso, Traina rinuncia 
alla brevitas che, come vedremo, lo contraddistingue, per spiegare la locuzione auro bibere (che 
risente di un celebre passo georgico virgiliano),78 sicché aurum diventa «le coppe d’oro».79 Da 
rilevare però la particolare finezza con cui il traduttore esplicita la iunctura un po’ dura sollicitum 
aurum facendo depositare, per così dire, «l’ansia» in fondo alla coppa, come un’emozione che 
coglie a tradimento i potenti.80 

Talvolta a spingere all’esegesi è (come avveniva del resto per la metafora) la necessità di ade-
guarsi alla lingua di arrivo. Prendiamo ancora dalla Fedra un esempio, che proviene dal II coro 
(vv. 773s.): 

 
Res est forma fugax: quis sapiens bono 
confidat fragili? dum licet, utere.  

Cosa effimera è la bellezza: non è saggio fidarsi di un 
bene così fragile. Finché puoi, approfittane. 

 
A interessarci è in particolare la resa della domanda retorica (quis… confidat?), che la tradu-

zione pensata per la scena trasforma in una affermazione («non è saggio fidarsi»). È indubbio 
che l’italiano sia molto più restio alla domanda retorica rispetto al latino; forse la destinazione 
scenica avrà ulteriormente contribuito a scegliere di rinunciare a questo sintagma:81 è quell’atten-
zione alla «retorica della langue» di cui dicevamo sopra. 

 
 
 

 
77 G.G. Biondi in Seneca, Medea, Fedra, cit., pp. 41-45; il concetto era sviluppato, a proposito della Medea in G.G. Biondi, 

Il ‘nefas’ argonautico. ‘Mythos’ e ‘logos’ nella «Medea» di Seneca, Bologna, Pàtron, 1984, pp. 16-25. 
78 Verg. georg. II 506s. Vt gemma bibat et Sarrano dormiat ostro; | condit opes alius defossoque incubat auro: su questa ripresa 

cfr. B. Pieri, ‘Optimi vitae dies’: il ‘salutare carmen’ di Virgilio e un caso di ‘ironia intertestuale’ nella «Phaedra» senecana, in 
M.M. Bianco, A. Casamento (a cura di), ‘Nouom aliquid inuentum’. Scritti sul teatro antico per Gianna Petrone, Palermo, Pa-
lermo University Press, 2018, pp. 255-277: 260. 

79 Scelta condivisa da Faggi e Casamento. 
80 Faggi traduce «che cosa bevono i potenti in quelle coppe d’oro?»; Casamento «piene d’inquietudine le coppe d’oro». 
81 Ma cfr. Faggi: «si fiderà un saggio di un bene così fragile?»; anche Casamento mantiene l’interrogativa retorica. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

120 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

7. ‘Breuitas’ 

Veniamo adesso a un altro aspetto che appartiene non solo alle traduzioni dalle tragedie, né 
solo a quelle da Seneca, ma, verrebbe da dire, alla fisionomia esistenziale di Traina: la breuitas. Lo 
aveva ben capito S. Mariotti che, nel commentare la traduzione del De breuitate, sottolineava 
l’affinità elettiva di Traina con Seneca nella scrittura e nello «specifico problema dell’impiego del 
tempo».82 Riprendiamo la nota di traduttore alle Consolationes: 

 
tradurre Seneca significa far capire il suo pensiero senza sacrificare il suo stile, ossia conciliare il massimo di chia-
rezza col massimo di concisione e di energia.83 
 
Di alcune strategie della breuitas senecana Traina parla nel suo Stile ‘drammatico’:84 vediamo 

allora come si comporta il traduttore; gli esempi naturalmente non mancano. Ai vv. 123s. della 
Medea, l’eroina è in preda al desiderio di vendetta:  

 
Incerta uecors mente non sana feror  
partes in omnes; unde me ulcisci queam? 

Dubbio e follia travolge la mia mente. Come vendi-
carmi? 

 
Qui Traina condensa in un solo lessema (‘follia’) le due espressioni aggettivali (uecors, non 

sana) riferite da Medea rispettivamente a se stessa e alla propria mente, eliminando anche la litote 
dell’originale; sceglie di trasformare la costruzione da passiva ad attiva, esplicitando con ‘travolge’ 
il valore psichico di feror, con cui il latino esprime il vagare ‘in balia’ di un sentimento, appunto, 
travolgente: non è un caso che uno dei due frammenti a noi rimasti della Medea di Ovidio reciti 
appunto feror huc, illuc, ut plena deo.85 Accentuando l’accezione psichica, Traina cancella tutta-
via dalla traduzione l’elemento della direzione del movimento (in partes omnes); ad essere elimi-
nato è infine anche il queam nell’interrogativa, che così diventa di due parole («come vendi-
carmi?»), contro le quattro di Seneca. Un’ultima nota: il traduttore sceglie di convertire gli ag-
gettivi (incerta, da un lato, uecors e non sana, dall’altro) in sostantivi astratti (incerta: ‘dubbio’; 
uecors e non sana: ‘follia’). E qui torna in scena lo studioso, che, discutendo dell’astrazione nel 
teatro latino arcaico, aveva scritto: «di tutte le componenti del lessico, gli astratti sono quelli che 
meglio si prestano a caratterizzare il mondo affettivo e ideologico di un’opera».86 Il discorso vale 
a maggior ragione per il teatro ‘sentimentale’ di Seneca tragico. E a proposito di sentimenti, inte-
ressante l’esempio seguente, dove l’estrema concisione si sposa alla patetizzazione (Med. 150s.): 

 
Sile, obsecro, questusque secreto abditos 
manda dolori. 

Taci, ti prego, soffri nel tuo cuore. 

 

 
82 S. Mariotti, Traina traduttore…, cit., p. 10. 
83 Seneca, Le consolazioni…, cit., p. 39. 
84 A. Traina, Lo stile ‘drammatico’…, cit., pp. 25-30; 78-82. 
85 Un passo probabilmente ben noto a Seneca, visto che ne è testimone il padre, che lo citava, a proposito dell’espressione 

plena deo in Suas. 3,7. 
86 A. Traina, Sul problema dell’astratto nel teatro latino arcaico, rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. IV, Bologna, Pàtron, 1994, 

pp. 21-30: 27. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 121  

La resa stringata del consiglio della Nutrice a Medea (questusque… dolori) frutta al traduttore 
anche un bell’endecasillabo; soprattutto, il ‘rimpasto’ fa emergere uno psiconimo (‘cuore’) di cui 
non c’è traccia nel testo originale, contribuendo però a mettere in evidenza quello che è il vero 
motore dell’azione senecana e insieme il luogo in cui essa si svolge: la psiche. L’esempio seguente, 
tratto ancora da Medea (945-947), solleva qualche dubbio: 

 
huc, cara proles, unicum afflictae domus 
solamen, huc uos ferte et infusos mihi 
coniungite artus. 

Venite, figli cari, stringetevi al mio petto.  
 

 
Viene da chiedersi in effetti se l’omissione completa dell’inciso (unicum afflictae domus sola-

men: lett. «unico conforto della casa in rovina») sia voluta o non piuttosto frutto di un lapsus; 
certamente la sintesi riguarda anche il resto, vale a dire l’eliminazione dell’anafora (huc … huc) e 
l’efficace concentrazione di «stringetevi al mio petto» rispetto alla perifrasi, ancora una volta un 
po’ contorta, di Seneca. Anche in questo caso, dunque, la breuitas pare funzionale alla divulga-
zione dei contenuti. Citiamo un altro paio di casi dalla Fedra. Il primo è tratto dal dialogo della 
Nutrice con l’eroina (vv. 271-273): 

 
Temptemus animum tristem et intractabilem. 
meus iste labor est aggredi iuuenem ferum 
mentemque saeuam flectere immitis uiri. 

Sonderò di mia iniziativa quell’anima scontrosa, 
tenterò di ammansire quel suo cuore di pietra. 

 
Qui l’operazione di sintesi si fa particolarmente evidente e raffinata: «scontrosa» rende i due 

aggettivi tristis e intractabilis; «ammansire» recupera con un solo termine l’immagine della belva 
che sta dietro la doppia definizione di Ippolito come iuuenis ferus e inmitis uir; ancora, iuuenis 
e uir sono tradotti un’unica volta, con il possessivo «suo», che determina l’efficace «cuore di 
pietra» con cui Traina introduce una metafora assente nell’originale, che ha mens saeua. 

Con analogo procedimento, il traduttore si muove ai vv. 640s. pectus insanum uapor | amor-
que torret, resi con «Il mio cuore avvampa sino a impazzire»: qui non solo «avvampa» condensa 
in un solo lessema uapor (la ‘vampa’) e torret (‘brucia’), ma rende pure inutile esplicitare amor; 
da rilevare anche come il passaggio dello psiconimo (pectus, «cuore») da oggetto a soggetto,87 
metta di nuovo in primo piano il ruolo della psiche nello svolgimento dell’azione. 

L’ultimo esempio di breuitas della versione italiana lo prendiamo dal Tieste, di cui Traina tra-
dusse solo alcuni versi dalle parti liriche; la celeberrima monodia del protagonista conobbe due 
versioni, la prima inclusa nel saggio La voce dell’inconscio, che si giova di un commento lemmatico 
del canticum, l’altra per la più volte citata plaquette dedicata al Seneca lirico;88 in entrambe, per il 
v. 944 nulla surgens dolor a causa troviamo la resa «insensato dolore», che condensa in due pa-
role le 5 (contando la preposizione) di Seneca. Non si tratta semplicemente di una soluzione co-
moda per il settenario della resa lirica di Traina,89 ma è efficacissimo nesso che contiene il senso 

 
87 Mantengono la costruzione latina tanto Faggi («Un fuoco, un delirio brucia questo folle cuore»), quanto Casamento («ca-

lore d’amore brucia l’animo in delirio»). 
88 Cfr. rispettivamente A. Traina, La voce…, cit., pp. 193s. e Id., Seneca lirico, Traduzioni, cit., pp. 41-44. 
89 Cfr. ad esempio Faggi: «se non c’è motivo di dolore». 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

122 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

di tutto il canticum di Tieste: quella «conflittualità psichica, che […] si configura come contrasto 
fra l’io conscio e l’io inconscio del protagonista».90 

Tutto sommato, ci potremmo attendere una messe più cospicua di esempi; ma non dimenti-
chiamo che l’autore del testo di partenza è lo stesso che in epist. 59,5 ammira la retorica di Lucilio 
con l’espressione plus significas quam loqueris;91 a questi casi occorrerebbe dunque aggiungere 
tutti quelli, e sono innumerevoli, in cui il traduttore riesce a non crescere rispetto all’originale,92 
obiettivo sempre ambizioso nella traduzione in generale e, in particolare, in quella da una lingua, 
come il latino, in sé più sintetica rispetto all’italiano,93 in quanto priva di articoli e meno ricca di 
forme perifrastiche.94 

Da questo punto di vista, un banco di prova significativo è senz’altro la resa della sticomitia 
(che nel confine invalicabile del verso segna, secondo Littlewood, l’isolamento del protagonista 
dal mondo)95 e ancora più delle antilabai che, nel caso di Seneca, arrivano a chiudere quattro 
battute entro un solo trimetro, come in Med. 170s.,96 dove la protagonista, parlando con la Nu-
trice, dà inizio a quella realizzazione del proprio personaggio di cui abbiamo detto. Qui troviamo 
infatti il celebre scambio – NV: Medea! ME: Fiam – che anticipa il Medea nunc sum del v. 910, 
condensando in un emistichio il significato della tragedia. Ecco la soluzione di Traina: 

 
NV: Moriere. 

ME: Cupio. 
NV: Profuge.  

ME: Paenituit fugae. 
NV: Medea 

ME: Fiam. 
NV: Mater es. 

ME: Cui sim uide.  

NU: Morirai.  
ME: Me lo auguro.  

NU: Fuggi.  
ME: Non l’avessi fatto.  

NU: Medea… 
ME: Lo sarò.  

NU: Sei madre.  
ME: Vedi per chi. 

 
Lo scambio faceva parte dei versi presi in esame da Traina stesso nel suo lavoro sulle traduzioni 

del giovane Alfieri: lo studioso osserva che nella versione alfieriana le battute «non perdono nulla 
della loro energia»97 e fa presente che il futuro autore delle tragedie supererà il modello senecano 
spezzando il suo endecasillabo addirittura in 5 battute. 

 
90 A. Traina, La voce dell’inconscio…, cit., p. 192. 
91 Cfr. A Traina, Lo stile ‘drammatico’…, cit., p. 27. 
92 La tendenza all’amplificazione era invece sottolineata (ma si veda l’eccezione segnalata più avanti) da Traina per le traduzioni 

di Alfieri (Alfieri traduttore…, cit., pp. 213-219). 
93 Di questa concisione della lingua latina (che «si accordava con la mia tendenza alla concettosità e alla sintesi (non per nulla 

il mio prosatore preferito è Seneca») Traina stesso parla in Io e il latino, in I. Dionigi (a cura di), Di fronte ai classici: a colloquio 
con i greci e i latini, Milano, Rizzoli, 2002, pp. 259-263 (rist. in A. Traina, La ‘lyra’…, cit., pp. 339-341): 262. 

94 Sull’amplificazione come caratteristica della traduzione (frutto di due altre tendenze, cioè la «razionalizzazione» e la «chia-
rificazione»), vd. A. Berman, La traduzione e la lettera, o l’albergo nella lontananza, a cura di G. Giometti, trad. it., Macerata, 
Quodlibet, 2003 (ed. or. 19992), pp. 44s. 

95 C.A.J. Littlewood, Self-representation and Illusion in Senecan Tragedy, Oxford, Oxford University Press, 2004, p. 48: 
«Stichomythia […] accommodates the isolation of a Stoic or a tyrant, the disengagement of a frivolous disputant or of a passionate 
suicide. In each case the brittleness of the speech is a mark of the speaker’s alienation from the world». 

96 Un caso che si ripete solo in Thy. 257; sulla antilabé in Seneca, vd. B. Seidensticker, Die Gesprächverdichtung in den Tragö-
dien Senecas, Heidelberg, Winter, 1969, pp. 92-98. 

97 A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., pp. 211s. Questa la resa di Alfieri: «Morrai :: Morrò :: Fuggi :: Il fuggir mi dolse». 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 123  

In verità, nell’ottica di una moderna messa in scena, occorrerebbe conciliare l’istanza della 
concisione con la necessità di stabilire per gli attori una corretta ed efficace distribuzione delle 
battute,98 che potrebbe non essere aiutata da un martellare di singoli lessemi:99 «la battuta ha 
(deve avere) il suo respiro», scrive Faggi nella nota di presentazione delle Tragedie einaudiane;100 
e infatti la sua traduzione amplia a dismisura il paenituit fugae in «sono fuggita una volta e me 
ne sono pentita». Così pure Rosso nella sua elaborazione drammaturgica per l’Inda («Ti ucci-
deranno :: è quello che voglio :: Va [sic] via figlia mia, tu devi fuggire :: L’ho fatto una volta e mi 
sono già pentita»).101 Ancora più problematico in ottica di messa in scena il v. 171, dove il cru-
ciale fiam spezza la frase della nutrice, Medea, mater es, a dissociare ‘plasticamente’ il personaggio 
dal poco credibile ruolo di madre. Drastica la scelta drammaturgica di Rosso, che conserva, am-
pliandolo, solo lo scambio di battute della prima metà del v. 171 («NU: Medea… ME: Tornerò a 
essere Medea») per poi far riprendere la parola alla Nutrice direttamente dal v. 174. Faggi con-
serva il testo per intero, dilatando il cui sim uide in «per l’uomo che sai tu». Traina si muove in 
direzione opposta, cercando il mimetismo più accurato possibile della breuitas senecana, anche a 
costo di fornire rese non ‘letterali’ e di fatto esegetiche («non l’avessi fatto» per paenituit fugae): 
ancora una volta, dietro il traduttore, vediamo il profilo dello studioso dello ‘stile drammatico’ 
del filosofo Seneca. 

 
 
8. Patetizzazione 

Nelle traduzioni del giovane Alfieri, Traina sottolineava come molte espansioni andassero 
«nel senso di una visualizzazione e patetizzazione dell’originale. È un tratto comune a tutti i tra-
duttori».102 Vediamo dunque se dietro questa affermazione c’è anche l’esperienza personale dello 
studioso. In effetti, a un testo di partenza che già si caratterizza per essere sintonizzato sul mas-
simo livello del pathos (la tragedia congestionata di cui sopra), Traina non rinuncia ad aggiungere 
elementi che vanno in direzione del patetismo. Farò pochi esempi; i primi due sono accomunati 
da una ‘dislocazione’ della persona del verbo. 

Nel primo caso (Med. 136 saeuit infelix amor, reso con «ora s e n t o  l a  f u r i a  di un 
amore infelice»), la diagnosi, tutto sommato distaccata, compiuta da Medea – con un verbo alla 
terza persona (saeuit) il cui soggetto è l’amor – è resa da Traina col passaggio alla prima persona, 

 
98 Sulla convenzionalità del floor apportionment teatrale, vd. K. Elam, The Semiotic of Theatre and Drama, Oxford, Taylor & 

Francis, 20022, pp. 159-162; B. Delli Castelli, Traduzione teatrale e codici espressivi, «Traduttologia», n.s., I, 2006, 2, pp. 55-70. 
99 Osservando che anche la durata di un discorso è parte del suo significato, R.W. Corrigan, Translating for Actors, in W. 

Arrowsmith, R. Sattuck (eds.), The Craft and the Context of Translation, New York, Anchor, 1961, pp. 95-106, raccomandava 
al traduttore teatrale di mantenere «the same number of words in each sentence»; dal canto suo, P. Zatlin, Theatrical Translation 
and Film Adaptation. A Practitioner’s View, Clevedon, Multilingual Matters, 2005, p. 75, a ragione osserva, a proposito della 
traduzione dallo spagnolo all’inglese, come questa istanza non tenga conto di due specificità linguistiche essenziali per il ritmo del 
dialogo teatrale: la diversa velocità di esposizione degli attori nelle culture di partenza e di arrivo e la maggiore o minore sinteticità 
delle lingue. 

100 L.A. Seneca, Le tragedie, cit., p. XXI. 
101 Seneca, Medea, tradotta dalla Scuola di Teatro Antico dell’Inda sotto la direzione di I. Lana; elaborazione drammaturgica 

di R. Rosso, Siracusa, Istituto Nazionale del Dramma Antico, 1989. Torna a una media brevità Picone: «Morrai! :: è quel che 
voglio :: Fuggi! :: Mi pento d’averlo fatto! | Medea… :: Lo diventerò. :: Sei madre. :: E tu ben vedi per chi». 

102 A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., p. 217. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

124 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

che evidenzia la sofferenza della protagonista, con quel che ne consegue per il successivo sviluppo 
della tragedia.  

In Med. 289 dum extrema natis mater infigo oscula (reso con «Per dare ai f i g l i  m i e i  gli 
ultimi baci d e l l a  l o r o  m a d r e»), è al contrario il passaggio dalla prima persona (mater 
infigo) alla terza («della loro madre»), passaggio che Traina ottiene con l’aggiunta del possessivo 
‘miei’, ad avere l’efficacissima funzione di esprimere il patetico tentativo di Medea di distanziarsi 
dai figli, in vista dell’azione che ha deciso di compiere, dopo avere immaginato di poterli baciare.  

In diversi altri casi, il segnale del pathos è dato dall’anafora o dalla geminatio. Prendiamo un 
esempio dal prologo di Medea (vv. 1-9): 

 
Di coniugales tuque genialis tori, 
Lucina, custos quaeque domituram freta  
Tiphyn nouam frenare docuisti ratem, 
et tu, profundi saeue dominator maris, 
clarumque Titan diuidens orbi diem, 
tacitisque praebens conscium sacris iubar 
Hecate triformis, quosque iurauit mihi 
deos Iason, quosque Medeae magis 
fas est precari. 

Dei delle nozze e  t u,  Lucina, custode del ta-
lamo,  e  t u  che insegnasti a Tifi il governo della 
nuova nave, futura domatrice dei flutti,  e  t u,  
tremendo signore dell’abisso marino,  e  t u, Ti-
tano che impartisci al mondo la luce del giorno,  
e  t u  che offri il complice tuo raggio ai riti se-
greti, Ecate triforme,  e  v o i  numi sui quali mi 
giurò fede Giasone e che è più giusto sia Medea a 
invocare. 

 
L’eroina è già al massimo del furore; la sua preghiera è connotata da termini negativi o violenti 

(domituram, nouus, saeuus, profundus). Traina sceglie di strutturare l’incipit eucologico sull’ana-
fora «e tu» che va ben oltre il testo latino, che invece varia, perché il tu ora è sostituito da un 
pronome relativo, ora dalla semplice enclitica -que. L’effetto è quello di trasformare una preghiera 
condotta secondo il modulo innologico del Du-Stil in una sorta di chiamata a correo di tutti 
quegli dei che, come dirà Giasone nell’ultimo verso della tragedia (1027 testare nullos esse, qua 
ueheris, deos), scompaiono al suo passaggio.103 

Analoga la soluzione adottata nella traduzione del delirio di Fedra, nell’omonima tragedia (vv. 
387s.; 391 -393): 

 
Remouete, famulae, purpura atque auro inlitas  
uestes, procul sit muricis Tyrii rubor, 
[…] 
ceruix monili uacua, nec niueus lapis 
deducat auris, Indici donum maris ; 
odore crinis sparsus Assyrio uacet. 

V i a  da me, ancelle, le vesti di porpora e d’oro, 
v i a  la rossa conchiglia di Tiro 
[…] 
n o n  collane intorno al collo, n o n  pesanti perle 
di neve alle orecchie, dono dell’Oceano Indiano, 
n o n  profumi orientali sui capelli. 

 
Anche in questo caso, le anafore («via… via… non… non… non»), assenti nell’originale, sono 

funzionali a esprimere il pathos dell’eroina in preda alla sua smania amorosa. 
Ancora più evidente l’effetto patetizzante di un’altra figura di ripetizione, la geminatio, nella 

traduzione della drammatica rivelazione di Fedra, che prega Ippolito prima, al v. 623 miserere 

 
103 Secondo quella che mi pare interpretazione preferibile del passo (su cui vd. da ultimo A.J. Boyle, Seneca, Medea, cit., p. 

388, ad loc.), sostenuta anche dalla traduzione di Traina («ad attestare che non ci sono dei lassù dove tu passi»), e da lui ribadita 
nella recensione alle traduzioni di Faggi (cit., p. 213), che invece rende con «sarai la prova vivente, dovunque arriverai, che gli dei 
non esistono». 

javascript:getApparato('W',%20877467)
javascript:getApparato('I',%2045256)


«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 125  

uiduae (reso da Traina con «Pietà, pietà di una vedova») per poi correggere il tiro, nelle ultime 
parole della dichiarazione, al v. 671 miserere amantis («Pietà, pietà di una donna innamorata»). 
La soluzione di Traina ha il vantaggio di rendere ancora più appariscente, oltre che patetica, la 
ripresa di miserere (funzionale a descrivere il progressivo aprirsi di Fedra al figliastro) rispetto ad 
altre, pur pienamente legittime, soluzioni traduttive.104 

 
 
9. ‘Pietas’, ‘dirus’ 

A proposito di ‘pietà’, lessema che nell’esempio appena citato traduce il misereri senecano, 
continuiamo a verificare come il lavorio del filologo possa distillarsi nella traduzione, attraverso 
un paio di casi che non sono collegati agli studi senecani di Traina. Partiamo da un lavoro che 
resta il contributo forse più significativo sulla semantica di pietas, un tema affrontato a proposito 
di Virgilio, già in sede di tesi di laurea, e poi confluito nella voce omonima dell’Enciclopedia Vir-
giliana.105 È qui che apprendiamo, attraverso una documentazione fittissima, che va ben oltre i 
confini del testo virgiliano cui è riferita, che la pietas romana deve essere intesa come un senti-
mento dovuto, esercitato in regime di reciprocità, diretto tanto agli dei quanto agli uomini, tanto 
alla famiglia quanto alla patria e ai suoi alleati. È quindi evidente come il termine, vero Wert-
begriff e dunque uno dei più famosi intraducibili del latino, sia passibile di rese diversificate a 
seconda del contesto. Elenchiamo, dunque, di seguito le traduzioni di pietas in Medea e Fedra: 

 
Medea 
non timor uicit fidem,  
Sed trepida pietas: 

pietas uetat  

quidquid admissum est adhuc, 
pietas uocetur 

ira pietatem fugat  
iramque pietas – cede pietati, dolor. 

Phaedra 
Pietate caros debita fratres colam 
 

Pro sancta pietas 

Pietas nefandum [scil. celat] 

 
437 
 

545 

 
905 

943 
 

 
631 
 

904 

921 

 
non fu il timore a vincere la fedeltà, ma l’a m o r  
p a t e r n o.  

me lo proibisce l’a m o r  p a t e r n o.  

tutto quello che hai fatto sinora vada sotto il nome 
di b o n t à.  

L’ira mette in fuga l’a f f e t t o  e l’a f f e t t o  
l’ira. Cedi all’a f f e t t o, odio. 

 
Non mancherò ai miei d o v e r i  d i  f r a -
t e l l o.  

O santi a f f e t t i  f a m i l i a r i.  

Dietro la d e v o z i o n e  il sacrilego. 
 
Pietas conta tre occorrenze in Fedra e il doppio in Medea, tre delle quali nel monologo 

dell’eroina al culmine dell’azione omicida; se ne capisce il motivo, visto che l’uccisione dei figli 
rappresenta la più clamorosa violazione della pietas famigliare. Veniamo alla traduzione: per 

 
104 Faggi ha «Abbi pietà di una vedova» e «Abbi pietà di una donna che ama»; Casamento: «Abbi pietà di me: sono vedova» 

e «Abbi pietà di una donna innamorata». 
105 La si può leggere aggiornata in A. Traina, Parva philologa, cit., pp. 373-390. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

126 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

quanto riguarda Medea, in due casi su quattro pietas è reso con «amor paterno»,106 quello di 
Giasone, vale a dire l’obiettivo della vendetta di Medea; nella traduzione del v. 905 pietas è sem-
plicemente ‘bontà’ (ma va detto che forse si perde l’amara ironia di Medea, che ha al suo attivo 
altri delitti che rappresentano violazioni della pietas familiare, come l’uccisione del fratellino).  

Nell’ultimo, drammatico conflitto interiore di Medea, ai vv. 943s., il termine, che torna tre 
volte in poliptoto, è reso con «affetto»: ci si può chiedere perché la scelta non sia caduta, analo-
gamente a quanto fatto per Giasone, su ‘amore materno’; credo che le ragioni siano sostanzial-
mente due: da un lato, la volontà di accentuare il pathos come si conviene a quello che è il mo-
mento apicale della tragedia (‘amore materno’ è frase fatta, che finisce per introdurre una com-
ponente più razionale); dall’altro, l’attenzione a mantenere la breuitas del testo originale rendeva 
necessario usare un solo lessema da contrapporre a ira e dolor, qui resi con «ira» e «odio». Del 
resto l’«affettività» è il secondo dei quattro tratti caratterizzanti della pietas elencati da Traina 
nella citata voce dell’Enciclopedia Virgiliana.107 Similmente, per quanto riguarda le tre occor-
renze nella Fedra, le rese di Traina propongono altrettanti valori ivi proposti per il concetto di 
pietas: il v. 631 è riformulato così da proporre l’esegetico «doveri di fratello», al v. 904 troviamo 
«affetti familiari» e al v. 921 «devozione» (il ‘traduttismo’ forse più frequentemente proposto 
per la resa di pietas), attivato probabilmente dal nefandum successivo.  

Altro termine cui Traina dedicò uno scavo accuratissimo in quello che è forse il suo più fa-
moso saggio lucreziano è l’aggettivo dirus, di cui il filologo sottolineava le sfumature di omino-
sità, orrore e innaturalezza.108 Dirus conta 14 attestazioni tra Medea (6) e Fedra (8), per le quali 
Traina propone 11 diversi traducenti: una simile varietà mi pare confermare una caratteristica 
che non appartiene solo al Traina traduttore (che evita qualunque pret à porter traduttivo),109 ma 
anche e soprattutto allo studioso: mi riferisco a quella capacità di non perdere mai di vista il rap-
porto tra l’asse paradigmatico e quello sintagmatico che emerge da tanti suoi studi linguistici e 
non solo.110 Dunque, ad eccezione di ‘t r e m e n d o’ che è usato 4 volte (Med. 614 exitu diro: 
«una fine tremenda»; Phaedr. 223 diras … fores: «la soglia tremenda», 1238 dirum Chaos: «tre-
mendo Caos», 1271 o dira fata: «o destino tremendo»), gli altri traducenti variano: ‘f a t a l e’ 
(Med. 355 dirae pestes: «fatali maliarde»), ‘t e r r i b i l e’ (Med. 461 dira supplicia: «terribili tor-
ture»), ‘m o r t a l e’ (Med. 576 diris artibus: «un veleno mortale»), ‘n o c i v o’ (Med. 718s. di-
rusque tortis sucus in radicibus | causas nocendi gignit: «cela nell’intrico delle radici un succo no-
civo»111), ‘c o n t r o  n a t u r a’ (Med. 931 dirum nefas: «infamia contro natura»), ‘s i n i -
s t r o’ (Phaedr. 131 dirae spei: «una sinistra speranza»), ‘m a l e d e t t o’ (Phaedr. 564 dirum 
genus: «una razza maledetta»), ‘i r r a z i o n a l e’ (Phaedr. 567 dirus furor: «impulso irrazio-
nale»).  

Alle due restanti occorrenze di dirus nella Fedra dobbiamo dedicare un po’ più di spazio: 
 

 
106 Una resa che trova conferma anche in A. Traina, Alfieri traduttore…, cit., p. 223: «la pietas latina, l’amor paterno». 
107 Gli altri sono rispettivamente, il senso del dovere, la bipolarità, la reciprocità: cfr. A. Traina, Parva philologa, cit., p. 373. 
108 A. Traina, ‘Dira libido’. Sul linguaggio lucreziano dell’eros, rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. II, Bologna, Pàtron, 1991, 

pp. 11-34: 13-15. 
109 Traggo questa definizione da S. Basso, Sul tradurre, Milano, Bruno Mondadori, 2010, p. 6: «un pret à porter della lingua 

non necessariamente sbagliato, ma costituzionalmente inadeguato a tradurre letteratura». 
110 Su questo aspetto del Traina studioso, cfr. B. Pieri, Da Plauto a Pascoli…, cit., p. 365. 
111 Un altro esempio di breuitas traduttiva. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 127  

Tunc illa magnae dira fortunae comes  
subit libido: 

uincit sanctos dira libido  

206 
 

981 

allora subentra il compagno rovinoso di ogni 
grande fortuna, il desiderio insaziabile. 

l’innocenza è vinta dall’arbitrio.  
 
Come si vede, in entrambi i passi entra in gioco il nesso dira libido, che Seneca riprendeva 

evidentemente dalla digressione lucreziana sull’amore, come del resto già osservato da Traina 
stesso.112 Naturalmente, in una tragedia che tratta dell’amore ‘contro natura’ della matrigna per 
il figliastro, potrebbe non stupire la doppia occorrenza del nesso lucreziano. Ma anche in questo 
caso a contare è l’asse sintagmatico. Così, ai vv. 206s., l’aggettivo, che determina comes, insieme a 
illa (ma direi, con un apo koinou anche il successivo libido), è di fatto tradotto due volte da 
Traina, prima con «rovinoso» e poi con «insaziabile»; a parlare, in una requisitoria lucreziana 
contro la divinizzazione dell’amore, è la nutrice che, in questo caso, fa riferimento non all’amore 
in particolare ma alla generica, perpetua insoddisfazione dei potenti, sempre in cerca di nuove 
esperienze: di qui la scelta del generico ‘desiderio’ a rendere libido. 

Più significativo il trattamento di dirus al v. 981, secondo lo studioso «variamente e spesso 
elusivamente tradotto».113 Siamo nel III coro, che, dopo la maledizione gettata da Teseo sull’in-
nocente Ippolito, lamenta il caos che regna sulle vicende umane a fronte dell’ordine che regola il 
cosmo. A mio parere, dira libido non può non richiamare lo spunto del coro stesso, cioè la falsa 
accusa di Fedra e quel movente amoroso che è alla base di tutta la tragedia: il Coro sa la verità e 
vede che la dira libido dell’eroina riesce ad avere la meglio (uincit) anche sul puro (sanctos) Ippo-
lito.114 La scelta di Traina sembra tuttavia muoversi in un’altra direzione; in questo caso abbiamo 
a disposizione una doppia traduzione: quella sopra riportata deriva dal volume Bur e condensa 
dira libido nel semplice «arbitrio» (da notare anche la trasformazione dell’aggettivo sostantivato 
sanctos in astratto); nella versione destinata alla plaquette Seneca lirico («sopraffà gli innocenti un 
perverso potere»), troviamo invece «perverso potere». In entrambi i casi, come si vede, siamo di 
fronte a una interpretazione che lascia in ombra il côté amoroso115 e vira verso quello ‘etico-poli-
tico’.116 Ciò potrebbe facilmente spiegarsi col fatto che i vv. successivi si concentrano proprio 
sulle conseguenze del disordine umano nella gestione dei rapporti di potere. Credo però che nella 
scelta di Traina abbia giocato un ruolo, più che la memoria di Lucrezio,117 la fortuna del testo di 
Seneca e particolarmente quella lirica boeziana cui lo studioso dedicò un contributo118 e che ri-
prende il coro della Fedra, volgendolo interamente in senso, appunto, politico. 

 
112 A. Traina, ‘Dira libido’…, cit., pp. 17s. 
113 Id., Seneca lirico, cit., p. 160. 
114 Meno probabile (visti i continui riferimenti alla fraus che colpisce gli innocenti) che il Coro si metta nella posizione di 

Teseo, dando credito alle parole di Fedra, e dunque rammaricandosi che anche le persone più pure siano vinte da una passione 
distorta, dunque con un richiamo all’omnia uincit amor virgiliano (ecl. 10,69) che è sotteso, insieme alla memoria di Verg. georg. 
III 209-283, piuttosto al I Coro della Fedra, dedicato alla potenza universale dell’eros. 

115 Che mi pare presente, più che in Faggi («vizio crudele trionfa sulla virtù»), in Casamento («funesta passione ha la meglio 
sui puri»). 

116 Di «severo giudizio etico» per l’uso di dirus in queste riprese senecane da Lucrezio, Traina parlava del resto in ‘Dira li-
bido’…, cit., p. 18. 

117 Che semmai riaffiora nella traduzione di furor al v. 279 con «piaga», che rimanda senz’altro all’ulcus di Lucr. IV 1068 su 
cui si era soffermato in A. Traina, ‘Dira libido’…, cit., pp. 24s. 

118 Id., Per l’esegesi di una lirica boeziana (cons. 1, m. 5), rist. in Poeti latini (e neolatini), vol. II, cit., pp. 133-160. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

128 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

L’idea della ‘perversione’ dell’ordine naturale, su cui Traina insiste nel suo lavoro su dirus (e 
nella sua interpretazione del III coro della Fedra),119 torna anche nelle traduzioni dal Tieste: al v. 
349 l’espressione et diri mala pectoris è condensata in «perversioni» (un termine contro 3 di 
Seneca: altro esempio di breuitas); al v. 953 flendi miseris dira cupido est è reso con «sentono gli 
infelici | una perversa voluttà di pianto».120 

 
 
10. La traduzione della tradizione 

Approfittiamo dell’ultimo esempio, che esprime la ‘voce dell’inconscio’ di Tieste nel canti-
cum da lui pronunciato, per affrontare rapidamente un procedimento traduttivo di cui ho con-
tato un altro paio di attestazioni nelle versioni di Traina da Medea e Fedra: l’inserimento di cita-
zioni letterarie. Nel passo del Tieste «perversa voluttà di pianto» è in effetti allusione cercata al 
carducciano (La chiesa di Polenta 123s.) «una soave volontà di pianto | l’anime invade». A sve-
larcelo è Traina stesso, in una nota di commento al canticum di Tieste, in cui osserva che Car-
ducci si sarebbe ispirato a Seneca tragico: «imitazione contrastiva la “soave voluttà di pianto car-
ducciana”».121 Dunque Traina si fa carico di trasmettere al suo destinatario non solo il senso, non 
solo lo stile, ma anche la fortuna del testo senecano:122 la sua è una nota esegetica ‘tradotta in 
traduzione’. Da rilevare un dato: nel citare, evidentemente a memoria, il testo di Carducci, Traina 
lo ‘piega’, per così dire, in direzione di quella che sarà la sua resa di Seneca, trasformando la car-
ducciana «volontà» (effettiva memoria di cupido nel passo del Tieste) in «voluttà», che sarebbe 
stata resa adatta piuttosto a libido:123 tra Seneca e Carducci, nella memoria del filologo traduttore 
si annida ancora il saggio lucreziano sul IV libro, che metteva in relazione la iunctura del v. 1046 
(quo se contendit dira libido), con quella del v. 1090 (tam magis ardescit dira cuppedine pectus). 

Leggermente diversi sono altri due esempi di traduzione ‘allusiva’, che si giovano di altrettanti 
celeberrimi passi danteschi. In Phaedr. 845 me quoque supernas pariter ad sedes tulit, Teseo, che 
appare sulla scena, sta raccontando di come Eracle lo abbia tratto in salvo, permettendogli di tor-
nare dagli Inferi: Traina rende con un «Portò anche me a rivedere le stelle» che, evocando l’ul-
timo verso dell’Inferno (XXXIV 139), da un lato, potrebbe sottintendere anche il riferimento a 
Teseo (come esempio di vivo che riesce a tornare dagli Inferi) di If. IX 54 «mal non vengiammo 
in Tesëo l’assalto»; dall’altro, mi chiedo se con questa allusione dantesca Traina non abbia voluto 
rendere l’effetto della memoria virgiliana che sembra allignare dietro il racconto di Teseo, laddove 
l’eroe rievoca il labor del tornare sulla terra (847s. heu labor quantus fuit, | Phlegetonte ab imo 
petere longinquum aethera), quella «fatica» di cui la Sibilla avvertiva Enea in Verg. Aen. VI 128s. 
sed reuocare gradum superasque euadere ad auras, | hoc opus, hic labor est.  

 
119 Commentando, ancora a confronto con Boezio, i vv. 985s. della Fedra (tristis uirtus peruersa tulit | praemia recti), consi-

dera peruersa «la parola chiave del contesto senecano» (A. Traina, Per l’esegesi di una lirica…, cit., p. 147). 
120 Traduzione identica sia nel saggio La voce dell’inconscio (p. 94), sia nella plaquette (Seneca lirico, Traduzioni, cit., p. 43). 
121 A. Traina, La voce dell’inconscio…, cit., p. 201. 
122 Sul fatto che la traduzione dai testi antichi si misuri anche con lo ‘spessore’ della tradizione che li accompagna, cfr. B. Pieri, 

La traduzione dalle lingue antiche fra prassi e riflessione: appunti da un esperimento didattico, in C. Neri, R. Tosi (a cura di), 
‘Hermeneuein’. Tradurre il greco, con la collaborazione di V. Garulli, Bologna, Pàtron, 2009, pp. 211-241: 226s. 

123 O, al limite, a uoluptas nei vv. finali della monodia (969s. an habet lacrimas | magna uoluptas?, dove però Traina ha «gioia» 
in entrambe le versioni da lui prodotte. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 129  

Il procedimento mi pare certo nella resa di Med. 394 irae nouimus ueteris notas: a parlare è la 
nutrice, che percepisce la gravità della situazione e il montare dell’ira di Medea; Traina traduce 
con «conosco i segni dell’antica rabbia». Per farci percepire non solo la presenza, ma anche la 
funzione connotativa, della probabile allusione di Seneca alla Didone del IV libro (v. 23 agnosco 
ueteris uestigia flammae), il traduttore ricorre alla più celebre ripresa del medesimo passo virgi-
liano, ovvero il dantesco «conosco i segni dell’antica fiamma» (Pg. XXX 48); e per meglio riecheg-
giare (anche da un punto di vista fonico) l’ipotesto alluso, sceglie ‘rabbia’, in luogo di ‘ira’,124 che 
nella Medea di Traina è traducente sostanzialmente esclusivo per ira e derivati.125 La traduzione 
diventa dunque come una glossa esegetica del filologo, anzi in questo caso vi si accompagna: 
nell’edizione Bur, la nota al v. 394 (del co-curatore, G.G. Biondi) fa appunto riferimento alla 
possibile presenza della memoria virgiliana e all’importanza che la figura di Didone ha per la Me-
dea di Seneca (come la Medea euripidea e di Apollonio l’aveva avuta per la Didone virgiliana, 
naturalmente). 

La presenza di questi piccoli tasselli, cui, ne sono sicura, lettori più occhiuti potranno aggiun-
gere altri, ci dice anche di un aspetto proprio del Traina filologo, sottolineato dal collega nell’ate-
neo bolognese e amico Ezio Raimondi, in una toccante lettera privata: «pochi come Te hanno 
conservato l’entusiasmo puro della giovinezza per la letteratura e per i classici».126 

 
 
11. Il linguaggio dell’interiorità 

Tra i lasciti più significativi degli studi di Traina c’è sicuramente lo scavo su Seneca come 
‘creatore’ di quel linguaggio dell’interiorità «che è forse il maggior contributo […] alla termino-
logia filosofica dell’occidente».127 Ora, è indubbio che questo aspetto divenga fondamentale in 
quella tragedia senecana di cui è stato detto che è «scontro di passioni, g e n e r a t e  non dai 
fatti e dall’azione ma al contrario g e n e r a n t i  fatti e azione»128 e che sostituisce con la psyche 
il ruolo che nei suoi grandi modelli greci era ricoperto dalla dike o dalla tyche.129 Il materiale dun-
que non mancava, come dimostra, per altro, il succitato studio dello stesso Traina sui riflessivi in 
Seneca tragico.130 Ci limiteremo qui ad alcune osservazioni, concentrandoci su un aspetto parti-
colare, ovvero la difficoltà di fare percepire nell’italiano moderno, aduso a parlare della psiche (e 

 
124 Preferito qui ad esempio da Németi («Conosco i segni dell’ira antica»); diversamente Faggi («Li conosco io i segni del suo 

antico furore»). 
125 Se non ho contato male, su 25 attestazioni in tutta la tragedia (di cui ira è parola tematica) Traina sceglie 1 volta ‘furia’ e 1 

volta ‘collera’ (rispettivamente ai vv. 414 irasque nostras e 916 ira); un derivato di ‘rabbia’ è usato per tradurre il v. 853 citatus ira 
(«maschera rabbiosa»): ma subito prima c’è «cieca d’ira», dunque la scelta è motivata da esigenze di variatio. Le restanti 21 atte-
stazioni hanno ‘ira’ come traducente: v. 51 accingere ira: «armati d’ira»; 136 irata: «in preda all’ira»; 153 ira quae tegitur: «l’ira 
che si cela»; 203 animum ab ira flectere: «piegare l’animo già in preda all’ira»; 381 iras comprime: «domina l’ira»; 444 iratam: 
«la sua ira»; 463 regalis ira: «l’ira del re»; 494 ira regum: «l’ira di un sovrano»; 506 ira concitum pectus: «l’ira del tuo cuore»; 
556 irae data: «sfoghi dell’ira»; 591 ignis stimulatus ira: «accende l’ira»; 646 matris iratae: «madre irata»; 866 frenare … iras: 
«dominare […] l’ira»; 868 ira: «ira»; 902 incumbe in iras: «abbandonati all’ira»; 927 ira discessit: «l’ira è dileguata»; 938 ira: 
«ira»; 943s. ira: «ira» (2x); 953 ira: «ira»; 989 ira: «ira». 

126 La lettera, datata 7.8.1995, si legge in A. Traina, ‘In memoriam’. Ricordi e lettere, Bologna, Pàtron, 2015, pp. 29-30. 
127 Id., Lo stile ‘drammatico’…, cit., p. 22. 
128 G.G. Biondi, in Seneca, Medea, Fedra…, cit., p. 24 (spaziato dell’Autore); cfr. anche p. 67, dove si dice che Seneca sintetizza 

«nella psicologia e nella coscienza il conflitto fra le componenti dell’ordine e del disordine, di Dike e di Tyche». 
129 Cfr. ancora Id., Peripezie e ‘cantica’: la tragedia tra coscienza e delirio, «Paideia», LII, 1997, pp. 57-69: 60. 
130 Vd. n. 24. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

130 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

dell’inconscio), la novità talora rivoluzionaria delle costruzioni e delle immagini senecane: l’inte-
riorità è per noi terreno assai più familiare che per il lettore o lo spettatore di Seneca e lo è, ap-
punto, anche grazie a Seneca.131 Ecco perché l’effetto della traduzione risulta spesso attenuato 
rispetto all’originale. Qualche esempio, cominciando dalla resa di intus.132 

Nella traduzione di Med. 47 mens intus agitat («agita il mio pensiero») l’avverbio intus è 
semplicemente tralasciato o, meglio, ‘assorbito’ nell’esegesi: l’accostamento di mens a intus di-
venta «il pensiero», recuperando il valore più razionale di mens (vd. infra n. 142), che è termine 
legato alla radice di moneo e dunque al concetto di memoria. Al v. 917 ferox decreuit | animus 
intus133 troviamo una iunctura simile, nella resa della quale («ha deciso il mio cuore feroce nel 
suo intimo») intus è invece valorizzato. È da chiedersi, in ogni caso, quanto una locuzione per 
noi usurata come ‘nel suo intimo’, faccia effettivamente percepire la novità di questo rafforzativo 
intus rispetto ad animus. 

Diverso l’esempio di Phaedr. 101 s.: alitur et crescit malum | et ardet intus, tradotto da Traina 
con «il mio male si alimenta e cresce e brucia qui dentro». Qui l’indubbia accentuazione dell’in-
trospezione, che avviene tramite l’aggiunta del possessivo e del deittico («il mio male»; «qui  
dentro»), credo sia più che altro funzionale a un proposito scenico: l’uso del deittico serve talora 
da didascalia per l’attore. 

Analogo il discorso circa la resa dei riflessivi, per i quali ho selezionato un paio di passi che 
sono trattati diffusamente da Traina nel saggio sull’uso di queste forme pronominali in Seneca 
tragico. Il primo proviene dal lungo monologo di Medea, prodromico, per così dire, all’uccisione 
dei figli (vv. 902-904): 

 
Incumbe in iras teque languentem excita 
penitusque ueteres pectore ex imo impetus 
uiolentus hauri. 

Abbandonati all’ira, svegliati dal torpore, ritrova 
nel profondo del tuo petto la violenza di un 
tempo. 

 
I versi in questione sono analizzati a fondo da Traina («una costellazione lessicale dell’interio-

rità»,134 scrive riferendosi a incumbe, penitus, pectore ex imo, hauri) soprattutto per l’uso del nesso 
te excita; lo studioso osserva infatti come Seneca innovi rispetto ai suoi antecedenti, perché il mo-
vimento a cui invita l’imperativo riflessivo non è più verso l’esterno ma «verso l’interno, una 
discesa nel profondo, a reperirvi e attuarvi tutte le potenzialità del male».135 Ebbene, cosa rimane 
della forza innovativa senecana in traduzione? Poco, e non certo per imperizia di traduttore, ma 
per il mutamento del contesto culturale di arrivo. Sempre dal monologo di Medea, traiamo un 
secondo esempio (vv. 917-919): 

 
… nescio quid ferox 
decreuit animus intus et nondum sibi 
audet fateri. 

Non so che ha deciso il mio cuore feroce nel suo 
intimo: non osa ancora confessarlo a se stesso.  

 
 
 
131 Un paio di esempi, tratti da Sen. epist. 1, in B. Pieri, La traduzione dalle lingue…, cit., pp. 217-219. 
132 Su cui vd. A. Traina, Lo stile ‘drammatico’…, cit., p. 77; nelle due tragedie considerate manca intra, il cui uso preposizionale 

è trattato alle pp. 73-76. 
133 Dove, secondo Id., Forme riflessive…, cit., p. 175 «intus esplicita la connessione con il linguaggio dell’interiorità». 
134 Id., Forme riflessive…, cit., p. 168. 
135 Ibid. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 131  

Traina sottolinea come l’uso di sibi fateri sia per la prima volta svincolato dalla locuzione idio-
matica uerum fateri e assegnato a un oggetto (nescio quid) che sfugge alla coscienza.136 Anche in 
questo caso, «confessarlo a se stesso» è traduzione certamente adeguata e ovviamente corretta, 
ma che di nuovo, per le stesse ragioni menzionate sopra, non riesce a esprimere la novità di questa 
‘voce dell’inconscio’.  

Un ultimo esempio, questa volta da Fedra: il v. 248 precor, furorem siste teque ipsa adiuua è 
reso da Traina con «Basta, ti prego, con codesta follia: chiedi aiuto a te stessa». Nella sua analisi 
del passo,137 Traina nota come questa, secondo il ThlL, sia l’unica occorrenza di se adiuuare. 
L’osservazione non è pedante notazione statistica, ma è funzionale a chiarire come la Nutrice, in 
questo suo monologo, faccia continuo appello alla uoluntas della donna, il che è in linea con 
quella accentuazione volontaristica che è considerata un aspetto tra i più moderni del pensiero di 
Seneca (e, potremmo aggiungere, della sua tragedia).138 Dei tre casi citati, questo è forse quello in 
cui la resa risponde meglio al commento, impegnandosi a trasformare l’esegesi in traduzione: il 
«chiedi» aggiunto da Traina è in effetti un modo per rendere subito esplicito questo appello alla 
volontà di Fedra, rispetto, ad es., al letterale «aiuta te stessa» di Faggi;139 nella stessa direzione va 
la scelta dell’astratto ‘volontà’ rispetto all’infinito nella traduzione del verso successivo che sug-
gella l’appello della Nutrice (479 pars sanitatis uelle sanari fuit, reso con «è in via di guarigione 
chi ha volontà di guarire»): una vera e propria sententia senecana.140 

 
 
12. Gli psiconimi 

A proposito dell’accentuazione volontaristica e del ruolo della psiche nel pensiero e nella tra-
gedia di Seneca, non stupirà il frequente occorrere di psiconimi (abbiamo ‘scrutinato’ pectus, cor, 
animus e mens). Tale frequenza, se confrontiamo le due tragedie tradotte da Traina, è tuttavia 
piuttosto disomogenea: nella Medea ricorre ogni 33 versi almeno uno dei quattro lessemi presi 
in considerazione, nella Fedra uno ogni 22. Nel dettaglio, poi, mentre per animus la frequenza è 
sostanzialmente proporzionale alla dimensione dei due drammi (Med. 19x vs. Phaedr. 25x), le 
occorrenze di pectus nella Fedra sono quasi il triplo rispetto alla Medea (Med. 6x vs. Phaedr. 17x, 
anche se dovremmo propriamente contarne solo 15, perché in due casi il valore è quello fisico di 
‘torace’ o ‘seno’). Non solo, ma mentre in Medea abbiamo 3 attestazioni di cor,141 nella Fedra lo 
psiconimo è assente; viceversa, mentre nella Medea contiamo solo 3 attestazioni di mens, in Fedra 
ne troviamo 16. Non è un caso, per questa «tragedia della uoluntas»142 che «si configura come 

 
136 Ibid., p. 175. 
137 Ibid., pp. 164s. 
138 Vd. G.G. Biondi in Seneca, Medea, Fedra…, cit., pp. 66-69 sul ruolo della uoluntas nella Fedra senecana. 
139 Casamento ha «chiama in aiuto te stessa». 
140 L’infinito è mantenuto invece da Faggi «voler guarire è l’inizio della guarigione» e Casamento «voler esser guariti è già 

parte di guarigione». 
141 Il termine, deputato a indicare la sede delle passioni e in particolare dell’ira (cfr. ThlL IV 935,19-45, s.v. cor e Sen. ira II 19,3 

uolunt itaque quidam ex nostris iram in pectore moueri efferuescente circa cor sanguine; causa cur hic potissimum adsignetur irae 
locus non alia est, quam quod in toto corpore calidissimum pectus est), non a caso si riferisce sempre a Medea. 

142 Di cui la mens è sede in quanto parte razionale dell’anima (cfr. ThlL VIII 715,64, s.v. mens: «pars animi potior intellegendi 
et cogitandi capax»); cfr. anche Sen. epist. 16,1 perseuerandum est et adsiduo studio robur addendum, donec bona mens sit quod 
bona uoluntas est, con A. Setaioli, Ethics III: free will and autonomy, in G. Damschen, A. Heil (eds.), Brill’s Companion to Seneca…, 
cit., pp. 277-299: 296; mens può diventare anche sinonimo di uoluntas: ThlL VIII 725,44-726-34, s.v. mens. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

132 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

la più senecana delle fabulae attribuite al filosofo»,143 e per la sua protagonista che, contraria-
mente a Medea, è chiamata (e si chiama) continuamente alla lotta contro il sentimento che la 
domina.144  

Ma veniamo alla traduzione di Traina. Se nel caso di cor la resa è sempre ‘c u o r e’, 145 termine 
che anche in italiano valorizza il dato irrazionale del sentimento, una notevole varietà di tradu-
centi interessa animus,146 il quale oltre che ‘c u o r e’ (con 10 attestazioni per la Medea e 9 per la 
Fedra) e ‘a n i m o’ (4 attestazioni per ciascuna delle due tragedie), può essere ‘e s a s p e r a -
z i o n e’ (per Med. 175), ‘m e m o r i a’  (per Med. 555), ‘a n i m a’  (per Phaedr. 163, 179, 271), 
‘m e n t e’  (per Phaedr. 202), ‘s e n t i m e n t i’  (Phaedr. 256), ‘s e n s i’  (Phaedr. 448), 
‘i s t i n t o’  (Phaedr. 460, 919), ‘v i t a’  (Phaedr. 866), ‘a r d i r e’  (Phaedr. 1060), ‘c o r a g -
g i o’  (Phaedr. 1066).  

Analoga varietà di traducenti interessa mens: per quanto riguarda Medea troviamo ‘p e n -
s i e r o’ , al v. 47 mens intus agitat, ‘mente’ al v. 123 mente non sana («follia travolge la mia 
mente») e ‘c u o r e’  per il v. 558 feruidam ut mentem regas («domina la tua eccitazione, placa 
il tuo cuore»), dove a curvare verso l’irrazionalità il sostantivo è l’aggettivo feruidus, che esprime 
lo sconvolgimento dovuto all’ira che travolge Medea. Circa le 16 occorrenze di mens nella Fedra, 
al netto di 4 casi in cui preferisce perifrasi esegetiche,147 Traina ha un campione di ben 7 tradu-
centi: oltre a ‘c u o r e’ (il più frequente, con 5 attestazioni),148 troviamo ‘c o s c i e n z a’  (al v. 
162 conscius pauor mentis); ‘a n i m a’  (vv. 169 e 735); ‘e s s e r e’  (v. 185); ‘p e t t o’  (v. 268 si 
tam proteruus incubat menti furor); ‘a n i m o’  (v. 444); ‘v o l o n t à’  (v. 416). Ma a spiccare è il 
fatto che Traina per mens nella Fedra non ricorra mai a ‘mente’, che usa invece per rendere ani-
mus del v. 202 (dove però è un demens animus, dunque una «mente in delirio»). E ‘mente’ nella 
Fedra di Traina è evitato anche per la resa di pectus (contro un esempio in Med. 426), per il quale 
oltre al calco ‘p e t t o’  (con 3 attestazioni per Medea e 8 per Fedra) trionfa ‘cuore’ , con 2 atte-
stazioni per la Medea e 7 per la Fedra. 

Se consideriamo la resa dei quattro psiconimi presi in esame, nel complesso Traina sceglie 
‘c u o r e’  21 volte per la Fedra e 16 per Medea; ‘m e n t e’  1 volta per Fedra e 2 per Medea: 
indubbiamente la Fedra di Traina è eroina in preda al sentimento amoroso molto più che in lotta 
razionale con se stessa.  

Come si vede, in alcuni casi lo psiconimo riceve per traducente il sentimento o l’emozione che 
lo abitano; la motivazione è sempre quella di veicolare l’esegesi al destinatario della traduzione. A 
proposito di emozioni, a titolo di esempio, ancora una volta, della capacità di Traina di evitare gli 
automatismi traduttivi, prendo un termine che ha numerosissime occorrenze in Medea e che 
rappresenta, per recuperare ancora le parole di Biondi, la passione che genera l’azione della trage-
dia, ovvero dolor. Ne ho contate 14 occorrenze, 11 delle quali sono riferite a se stessa dalla 

 
143 G.G. Biondi, in Seneca, Medea, Fedra…, cit., p. 67. 
144 La mens è d’altra parte, per Seneca, il campo di battaglia di chi aspira alla saggezza, visto che ha la capacità di cedere o di 

resistere agli assalti delle passioni: cfr. Sen. ira II 3,4 numquam autem impetus sine adsensu mentis est. 
145 Med. 442 ferox est corde: «abbia un cuore indomito»; 926 cor pepulit horror: «il cuore ha brividi di orrore»; 943 cor fluc-

tuatur: «ondeggia il mio cuore». 
146 Non tradotto direttamente in Med. 152 (aequo animo: «con pazienza»); 444 (constituit animus: «tenterò»); 466 (reuoluat 

animus: «ripensa») e in Phaedr. 606 (animus cupiens: «hai un desiderio»). 
147 Al v. 386 mente non sana è reso con «in delirio»; al v. 486 mentis auarae è «cupidigia»; al v. 885 secreta mentis diventa «il 

suo segreto»; al v. 1082 pauida mente exciti è reso col semplice «imbizzarriti». 
148 Nella traduzione di mens ai vv. 255, 273, 542, 636, 859. 



«Griseldaonline» 24, 2 | 2025 FUORI DALLA «CLAUSURA FILOLOGICA» 
 

https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244 133  

protagonista. Nel monologo cruciale, in cui l’eroina si incita all’uccisione dei figli, il dolor prende 
il posto dell’animo nell’auto-allocuzione (almeno 4 volte è al vocativo).  

Significativo il modo in cui Traina varia la traduzione del termine nel corso della tragedia, 
rendendo la prima occorrenza (v. 49) con ‘r a n c o r e’  (una resa che richiama la sua nota a dolens 
al v. 9 del proemio dell’Eneide),149 passando poi a ‘d o l o r e’  (vv. 139, 155, 554, 951) nell’analisi 
che Medea fa del suo stato d’animo, all’idea della ‘s o f f e r e n z a’  (v. 151 secreto dolori: «soffri 
nel tuo cuore») nelle parole empatiche della nutrice, per diventare ‘f u r o r e’  (v. 446) sulla 
bocca di Giasone e ‘e s a s p e r a z i o n e’  (v. 671) su quella di una ormai spaventata Nutrice; 
nelle ultime 7 attestazioni di dolor, concentrate nel monologo che accompagna l’uccisione dei 
figli (vv. 907, 914, 944, 951, 1011, 1016, 1019) la scelta del traduttore cade su ‘o d i o’ ,  eccezion 
fatta, per il v. 951, dove il testo originale (951s. increscit dolor | et feruet odium) lo obbligava alla 
variatio: «monta il dolore e si arroventa l’odio». 

 
 
13. Tecnicismi e modernismi 

Un’ultima osservazione, che si aggancia al tema della difficoltà di rendere in italiano la ‘rivo-
luzione’ del linguaggio senecano dell’interiorità (e anche l’impatto di Seneca tragico sulla rappre-
sentazione dell’inconscio e delle sue manifestazioni). Come ho detto, fare percepire a chi legge o 
ascolta la portata di tale novità resta impresa difficile se non impossibile. Ma io credo che Traina 
abbia compensato questa difficoltà attraverso una modernizzazione, che fa capolino di quando 
in quando, e particolarmente nella resa degli stati d’animo dei personaggi: può essere il «cuore 
esulcerato» che traduce perusti pectoris | curis del v. 547; la «maschera» per il v. 853 (uultus cita-
tus ira riget: «il suo volto è una maschera rabbiosa»), con una immagine che torna per il pulchra 
facies di Phaedr. 918s. («maschera virtuosa»); in Med. 734 scelerum artifex diventa «genio del 
male»; in Phaedr. 1123 quanti casus humana rotant, l’immagine della ruota delle vicende umane 
si trasforma in quella dell’altalena: («l’altalena delle cose umane»); ancora in Phaedr. 161s. con-
scius mentis pauor diventa «la coscienza, l’agitazione di un’anima»; il medium uulgus del v. 212 
è «la classe media»; al v. 686 il rigor di Ippolito è «ascetismo»; al v. 1211 lo scelus di Teseo è 
«peccato» e al v. 1250 nocens, ancora riferito a se stesso da Teseo, «peccare». 

Gli esempi si possono moltiplicare, ma tra questi i più interessanti sono quei veri e propri 
tecnicismi che sembrano attinti al moderno linguaggio della psichiatria o della psicologia e che 
tornano là dove lo sguardo di Seneca si posa sull’interiorità dei protagonisti: ad es., in Medea, al 
v. 389 omnis specimen affectus diventa «la gamma degli stati d’animo»; al v. 675 attonitus è reso 
con «allucinato»; al v. 895 impetus diventa «impulso», scelto anche nella Fedra per furor del v. 
567 («impulso irrazionale»); al v. 914 materia, nell’invocazione quaere materiam dolor diventa 
«oggetto» («cercati un oggetto, mio odio»); al v. 989 il semplice ira diventa il «parossismo 
dell’ira» (di «parossismo del dolor»150 Traina parla invece a proposito di Med. 671s. semet dolor 
accendit | ipse, che nella traduzione è reso con un altro termine a suo modo tecnico, ‘esaspera-
zione’: «la sua esasperazione si infiamma da sé»); in Phaedr. 386 furor è reso con «delirio», 

 
149 «Dolor denota spesso il dolore e la conseguente ira per un’offesa ricevuta» (A. Traina, Virgilio. L’utopia e la storia. Il libro 

XII dell’«Eneide» e antologia delle opere, Bologna, Pàtron, 20172, p. 50). 
150 A. Traina, Forme riflessive…, cit., p. 164. 



BRUNA PIERI «Griseldaonline» 24, 2 | 2025 
 

134 https://doi.org/10.60923/issn.1721-4777/23244  

termine che Traina sceglie per tre volte nella Fedra, a tradurre furens (v. 112), demens (v. 202) e 
non sanus (v. 386). 

Ancora a un lessico psicologico moderno sembrano attingere «ti inibisci» per il te coerces di 
Phaedr. 454, il «misogino» riferito a Ippolito in Phaedr. 230 (exosus omne feminae nomen fugit) 
o l’«ansia» che sempre nella Fedra traduce sollicitus (518s. sollicito bibunt | auro superbi). Al v. 
185 la mens di Fedra, lo abbiamo visto, è resa con «il mio essere».  

Insomma, l’impressione è che, per esprimere l’effetto delle novità linguistiche senecane, 
Traina abbia optato per una traduzione che in più occasioni si concede anacronismi e attualizza-
zioni, sempre a partire dagli impulsi linguistici di Seneca stesso. Attingendo al campione di que-
sto lavoro, la resa che forse colpisce maggiormente, perché contiene un’espressione che più che a 
Seneca fa pensare alle innovazioni di Agostino (il cui rapporto col filosofo cordovese fu da Traina 
stesso studiato in un’appendice allo Stile ‘drammatico’ che resta per molti aspetti ancora va-
lida),151 è la traduzione del cruciale Med. 910 Medea nunc sum: creuit ingenium malis: «ora sono 
Medea, il mio io è maturato nel male». Il concetto psicanalitico di ‘io’ è chiamato in causa per 
rendere un termine quanto mai comune nel latino, quello di ingenium: la realizzazione del ‘per-
sonaggio’ Medea diventa così realizzazione della persona, con un passaggio dal livello letterario a 
quello esistenziale (sempre molto caro agli studi di Traina). Il momento apicale della tragedia lo 
richiedeva, perché siamo in quel frangente (e uso ancora le parole dello studioso, quelle con cui 
chiude il saggio sui riflessivi nelle tragedie) in cui «il protagonista del teatro senecano è un dan-
nato che si china […] sull’abisso della propria anima».152 

Introducendo il suo lavoro sulla ‘voce dell’inconscio’ nel Tieste, Traina correggeva Freud, il 
quale aveva detto che i suoi precursori nella scoperta dell’inconscio erano stati i poeti più che i 
filosofi, e invitava a distinguere tra le formulazioni e le manifestazioni dell’inconscio: «Le formu-
lazioni spettano ai filosofi, le manifestazioni ai poeti. E fra questi c’è certamente […] Seneca tra-
gico».153 Ora, credo che il Traina traduttore, di quando in quando, abbia inserito anche qualche 
formulazione, ma sempre allo scopo di fare percepire la novità del poeta e anche la chiave con cui 
lo si può leggere, di fare uscire, insomma, la sua finissima esegesi dalla clausura filologica in cui 
non doveva rischiare di restare confinata. 

 
 
 
151 A. Traina, Seneca e Agostino. Un problema aperto, in Lo stile ‘drammatico’…, cit., pp. 171-192. 
152 Id., Forme riflessive…, cit., p. 183. 
153 Id., La voce dell’inconscio…, cit., p. 191. 


